
Anke Biendarra and Sabine Wilke 
University of Washington 

"Wie kann man zwei auseinanderbrechende Jahrhunderte verbinden?" 
Interview mit Durs Grünbein 

Die folgenden Interviews mit Durs Grünbein und Ingo 
Schulze sind im Rahmen einer Reihe von Veranstaltungen 
anlässlich eines vom Goethe-Institut gemeinsam mit dem 
Literarischen Colloquium Berlin organisierten Schriftstel-
leraustauschs Berlin/Seattle geführt worden. Im Oktober 
1998 kamen vier deutsche Schriftsteller (Marcel Beyer, 
Felicitas Hoppe, Durs Grünbein und Ingo Schulze) eine 
Woche lang nach Seattle, um aus ihren Werken zu lesen, 
amerikanische Schriftsteller kennenzulernen, an einem 
Universitätsseminar über deutsche Literatur nach der 
Wende teilzunehmen, und gemeinsam mit Wissen­
schaftlern aus Nachbardisziplinen auf einer Podiums­
diskussion über die Bedingungen zeitgenössischen 
Schreibens in der Bundesrepublik zu diskutieren. Der 
Gegenbesuch einiger Schriftsteller aus dem Pazifischen 
Nordwesten in Berlin wird im Frühjahr 1999 erfolgen. 

Das Interview wurde am 20. Oktober 1998 geführt. 

Sabine Wilke: Sind Ihre Texte auf Englisch übersetzt 
worden? 

Durs Grünbein: Grand Street hat ein paar Texte ins 
Englische übersetzt. Da ist auch eine Geschichte von Ingo 
Schulze abgedruckt. 

Wilke: Wir haben im Seminar Falten und Fallen, beson­
ders "Mensch ohne Grosshirn," eingehend besprochen. 
Woher haben Sie das Material dazu genommen? 

Grünbein: Dieser Vorspruch ist von mir, aber das geht 
deutlich auf einen authentischen Fall zurück. Es gibt 
diesen Mann wohl noch: der lebt in Holland und hat in 
einem kleinen Verlag eine Broschüre herausgegeben. Mir 
hat einmal ein holländischer Freund gesagt, dass er ihn 
jahrelang in der Fussgängerzone in Amsterdam mit seinen 
Broschüren hat stehen sehen. Das war so ein Erweckungs-
erlebnis. Diese "Freaks" gibt es hier in den USA ja auch, 
etwa Timothy Leary. 

Anke Biendarra: Ist der Vorspruch ein Zitat aus einer 
dieser Broschüren? 

Grünbein: Nein. Den Vorspruch habe ich zur 
Erläuterung geschrieben. 

Wilke: Was hat Sie an diesem Fall interessiert? 

Grünbein: Da muss ich lange ausholen. Es gibt eine 
jahrelange Beschäftigung mit Neurologie. Das ist in 
gewisser Weise eine Fixierung darauf, daß nun am Ende 
dieses Jahrhunderts auch das Gehirn wieder als zentrale 
organische Stelle erforscht wird. Im neunzehnten Jahr­
hundert war das ganz selbstverständlich die Seele; das 
sieht man an den literarischen Konstruktionen, dem 
psychologischen Roman etwa. Das, was die Seele in der 
romantischen Dichtung war, das ist nun vermutlich das 
Gehirn geworden. Die neunziger Jahre sind von der 
Forschung zum "Decade of the Brain" erklärt worden. Es 
sind gerade in der Neurologie in den letzten Jahren die 
gewaltigsten Schritte unternommen worden. 

Mich hat dieser Fall interessiert, weil er die ganze Idee 
der Persönlichkeit in Frage stellt. Der Mann hat diese fixe 
Idee, man könne durch Druckregulierung ins Gehirn 
eingreifen. Und daraus ist diese Ballade entstanden. Der 
ganze Zyklus "Mensch ohne Grosshirn" kreist um dieses 
Motiv. Auch der Titel ist einer medizinischen Schrift von 
1905 entnommen. Es gab eine Schrift von einem Bonner 
Neurophysiologen, Ludwig Hedinger, "Mensch ohne 
Grosshirn." Das war eine medizinische Studie über ein 
grosshirnlos geborenes Kind. Das kommt immer mal vor. 
Das Kind ist nicht sehr lange lebensfähig, aber interessant 
daran war eben das Fazit, dass nämlich der Mensch in 
dieser Situation über weniger Chancen verfügt als jede 
Katze oder jedes Reptil. Bei uns spielt das Lernen eben 
eine große Rolle. 

Wilke: Das Thema der Gehirne ist ja auch in der 
lyrischen Tradition ein sehr begangener Weg, wenn man 
einmal an Gottfried Benn denkt. 

Grünbein: Ja. Benn war derjenige, der die Gehirn­
metapher zentral gestellt hat. 

Wilke: Was für Literatur lesen Sie im Moment? Was 
konnte man früher in der DDR lesen? 

Grünbein: Vielleicht kann ich das etwas eingrenzen. Ich 
habe immer sehr viel naturwissenschaftliche Literatur 
gelesen, etwa medizinische Publikationen. Das ist ein 



20 GDR BULLETIN 

unmittelbares Interesse für das Schreiben, weil ich glaube, 
dass wir endgültig in ein wissenschaftliches Zeitalter 
eingetreten sind; und um die Grenzen zu wissen, muss 
man es eben kennen. Das ist einer der Gründe, weshalb 
ich bis heute Fachliteratur lese. Ansonsten hat mich, 
abgesehen von klassischer Literatur, dieser Bruch im 
neunzehnten Jahrhundert interessiert, wo auf einmal die 
besseren Schriftsteller zu Physiologen wurden. Da könnte 
man eine Figur wie Flaubert anführen. Auf seine Weise 
ist auch Balzac ein Physiologe der Gesellschaft gewesen. 
Bei Flaubert merkt man ganz deutlich diesen Arztblick, 
der in die Literatur hineinkommt. In unserer Literatur ist 
es im frühen zwanzigsten Jahrhundert ja nicht nur Benn, 
der diesen Blick anwendet, sondern eben auch Döblin, 
Ernst Weiss und alle möglichen anderen Figuren. Das 
spaltet sich förmlich; man merkt deutlich, dass alle 
avancierten Autoren entweder einen soziologischen 
Blickwinkel einnehmen, Brecht etwa, oder eben einen 
anthropologisch-physiologischen. A m Ende erzählen sie 
dann natürlich weiter Geschichten oder schreiben 
Theaterstücke, aber man merkt doch deutlich, dass die 
Struktur eine andere geworden ist. 

Ich hatte einmal die Gelegenheit, über Büchner nachzu­
denken. Ich glaube, dass Büchner auch ein Umkehrpunkt 
in der deutschen Literatur war. Während bei Goethe 
beispielweise noch alles parallel lief—Goethe ist ja der 
letzte Universalliterat in Deutschland, wenn man an seine 
Morphologie, die Farbenlehre, die Anatomie und so 
weiter denkt—, merkt man dann bei Büchner, wie das zu­
sammengeht, wie das naturwissenschaftlich-medizinische 
Studium dann den literarischen Stil prägt. Der Woyzeck 
beispielweise ist ganz klar schon ein klinisches Bild. 

Wilke: Da spielt die Gehirnmetapher auch eine grosse 
Rolle. 

Grünbein: Es geht aber hin bis zum Bruch mit der 
Metapher. Das ist eben das Aufregende, wenn man Woy­
zeck liest. Das ist faktisch schon eine klinische Studie. 
Das sieht man vor allem in der Urschrift ganz deutlich. 
Das ist natürlich inzwischen ein klassisch gewordener 
Theatertext. 

Biendarra: Wenn man sich von heute aus mit diesen 
Dingen beschäftigt, wie wandelt man das dann auf die 
heutige Zeit um? Gibt es da Unterschiede zu dieser von 
Ihnen eben beschriebenen Traditionslinie? Was ist der 
Blickwinkel von Durs Grünbein? 

Grünbein: Für mich ist Zeitgenossenschaft, unter 
anderem eben auch naturwissenschaftliche Zeitgenossen­
schaft, wichtig. Wenn ich jetzt eine Zeitung aufschlage 
und von den jüngsten Forschungsergebnissen lese, die ich 

natürlich nur mit meinen Laienverstand erfassen kann, ist 
die Wissenschaft ja schon wieder auf einer anderen Stufe. 
Ich versuche, noch einigermaßen dran zu bleiben und mir 
das klar zu machen, was im Moment gerade die Konzepte 
sind. Das ist meine Vorstellung von Aktualität, denn 
ansonsten hat Literatur, wie alle Künste, zunächst einmal 
mit transhistorischen Momenten zu tun: dem mensch­
lichen Drama, Geburt, Liebe, Tod und so weiter. Es wird 
in der Darstellung nur immer wieder modifiziert. Die 
Umschreibung von Liebe in einem Zeitalter der strikten 
Psychologisierung ist eine gänzlich andere als zu Zeiten 
von Héloise und Abelard. Die Frage ist tatsächlich immer, 
wie diese Schwingung zwischen konstanten Wahrheiten 
über den Menschen und den jeweils aktuellen Konzepten 
funktioniert. Seit wir bewußt tradieren, ist vor dem 
Hintergrund des Natürlichen der Lebenszyklus immer 
derselbe. Wie das jetzt im Zusammenhang mit dem steht, 
was wir uns in unserer eigenen Zeit für Vorstellungen 
vom Menschen machen, das ist die Spannung zwischen 
Antike und X . Und das X ist eine Umschreibung der 
ersten Konzepte vom Menschen, ausgehend vom 
Mittelalter. 

Zum Beispiel bin ich der Meinung, dass sich unsere 
Weltvorstellung im Zuge von Geographie und Karto-
graphierung verändert hat. Wenn man eine Weltkarte hat, 
hat man zum erstenmal die Vorstellung dieses Globus und 
einiger unbekannter Stellen. Im Laufe des neunzehnten 
Jahrhunderts sind die dann alle ausschraffiert worden, als 
von Pol zu Pol alles entdeckt wurde. Und parallel dazu 
wäre die Frage, was anatomisch mit dem menschlichen 
Körper passiert ist. Der ist heute endgültig und komplett 
vermessen. Mit den ersten Hirnkarten gibt es diese Feld­
einteilung, und heute ist das weitgehend abgeschlossen. 
Das prägt das Zeitalter. Man kann das eine Weile 
ignorieren, oder man kann versuchen, es einzubeziehen. 

Wilke: Wie würden Sie das auf die Darstellungsform 
transferieren? 

Grünbein: Dafür gibt es keine Methode. Ich gehe immer 
noch von diesem Doppelleben aus. Einerseits gibt es eine 
ganz normale Lebensumwelt, in die man einbezogen ist 
und in der man tausend Alltagsdramen erlebt, andererseits 
muss man sich immer vergegenwärtigen, was es für 
Konzepte gibt. Dafür gibt es keine Regel. Es gibt nur ein 
tägliches Lesepensum, und daraus wird dann Dichtung, 
die auf diesem Grund wurzelt und eben nicht mehr unmit­
telbar erlebt wird, indem man durch den Wald geht. Oder 
anders gesagt, der Wald von heute ist ein völlig anderer— 
ein Informationswald von Gestrüpp und Dickicht. 

Wilke: Das haben wir auch in den Texten gesehen. Da 
kommen Telefone, Duschen, und so weiter vor. Hat aber 



INTERVIEW MIT DURS GRÜNBEIN 21 

diese Position auch strukturelle Auswirkungen, was die 
Art und Weise der Dichtung anbetrifft? Sie sagten früher, 
dass die Metapher als Mechanismus der Ersetzung eigent­
lich explodiert sei. 

Biendarra: Sie sagen auch in den Gedichten, dass alles 
codiert sei. 

Wilke: Ja. Es gibt wohl keine Originalphänomene mehr. 

Grünbein: Ja, oder doch, im Verborgenen. In einer 
anderen Fassung. 

Wilke: Auf einer Lichtung? 

Grünbein: Ja. 

Wilke: Was wäre das für eine andere Fassung? 

Grünbein: Zunächst beharre ich auf einem nahezu 
klassischen Autorenblick, weil ich festgestellt habe, dass 
man zwar den Blick fragmentieren, dass man sein eigenes 
Sprechen in viele Stimmen und Einzelsprecher zerlegen 
kann, dass aber am Ende immer so etwas wie eine 
Kohärenz der Person bleibt, die alles schafft. Diese 
Entdeckung macht man selbst erst spät. Man entdeckt sich 
selbst erst nach Jahren als denjenigen, der das dann alles 
selbst geschrieben hat und dem plötzlich alles zu einem 
Zusammenhang geraten ist. Das ist noch eine klassische 
Position, die gar nicht unähnlich der von Lord Byron ist, 
der sich zwar mit ganz anderen Fragen beschäftigt hat, 
aber im Grunde genommen in seinen langen Gedichten— 
wie Goethe ja auch—deutlich den Versuch macht, die 
verschiedenen Wissensbereiche aus der Sicht eines 
einzelnen Sprechers zusammenzufügen. 

Wilke: Ist dieses Ich ein Gesamtphänomen? 

Grünbein: Ja. Es ist natürlich ein dramatisiertes Ich, das 
aus vielen Einzelpersonen besteht. Aber ich beharre mehr 
und mehr auf dieser Position, weil ich ein autorloses, 
interaktives Schreiben auch kenne und dessen Disso­
ziationsangst teile. Die Welt selber ist für mich in einem 
dissoziierten Zustand. Eigentlich muss alle Energie darauf 
aufgewendet werden, diese Teile zusammenzufügen. 

Biendarra: Was uns bei der Lektüre der Gedichte 
aufgefallen ist, ist, dass man dieses Ich auf den ersten 
Blick vermisst. 

Grünbein: Das Ich ist natürlich nicht das Ich von "Ich 
ging im Walde so für mich hin / und nichts zu suchen, das 
war mein Sinn." Da gibt es noch die Idee des klassischen 
Ichs und die Idee des Gedichts. Eigentlich habe ich die 

auch noch, oder sie wird hier und da deutlicher, und dann 
verschwindet sie auch wieder. Es gehört immer eine 
grosse Verdrängungskraft dazu, am Ende ein Gebilde her­
vorzubringen, das deutlich eine Ichposition demonstriert, 
als sich statt dessen von allen möglichen Phänomenen 
durchdringen zu lassen. 

Es ist ja tatsächlich in den letzten Jahren immer mal 
wieder zu hören gewesen, dass der Autor nicht nur in der 
Dichtung verschwindet, sondern auch gerade in der Prosa. 
Dort kann man das meines Erachtens noch deutlicher 
sehen. Wenn also beispielsweise ein junger, weißer, 
männlicher Amerikaner einen Roman in der Ichform über 
eine Geisha am Ende des vorigen Jahrhunderts schreibt, 
dann ist die Frage, wo das Ich ist. Es ist ganz darin 
aufgegangen, und man kann sich fragen, wie weit das 
überhaupt möglich war, in eine andere Kultur, in eine 
andere Zeit, und in ein anderes Geschlecht zu springen. 
Das ist das Problem des historischen Romans generell. 

Dann gab es nach dem Krieg diese Konzepte von einer 
Literatur, die sich in so viele Blickwinkel auflöste im 
Laufe eines Romans, dass wiederum der Autor nicht mehr 
sichtbar war. Und dasselbe hat es eben auch in der 
lyrischen Dichtung gegeben. Und ich stehe immer mehr 
dazu, dass ich die auf einer Ichwahrnehmung basierende 
Schreibweise vorantreibe, die natürlich immer ausschnitt­
haft, fragmentarisch, kontingent oder aspektblind ist, weil 
ich mit meinem relativ begrenzten Leben einen Aspekt 
wähle, der eine Blindheit gegenüber vielen anderen 
Dingen einschliesst. 

Biendarra: Wäre auch irgendwann ein Romancier Durs 
Grünbein denkbar? 

Grünbein: Ich habe bislang die Schriftstellerei als 
Romanvermeidung betrieben. Es gibt in den neueren 
Büchern jede Menge von Rollengedichten. Aus meiner 
Sicht sind das Kurzromane. Abgesehen davon, dass ich 
auch Prosa zur Selbstverständigung geschrieben habe. 
Was ich veröffentliche, sind hin und wieder Romane in 
Pillenform. 

Wilke: Die Lyrik hat die Ebene des Konzeptionellen. Das 
kann man in Prosa so nicht verwirklichen. 

Grünbein: Ich werde Romane schreiben, wenn ich besser 
weiß, was Zeit ist. Mich hat das Prosaschreiben—das 
reine Geschichtenerzählen, Beschreiben von Vorgängen 
und Gegenständen, Entwerfen von Dialogen und so 
weiter—nie interessiert. Aber zunehmend interessieren 
mich philosophische Romanunternehmungen, die im 
zwanzigsten Jahrhundert dann gang und gäbe waren— 
Proust und Beckett beispielsweise. Das ist jetzt leicht 



22 G D R BULLETIN 

provokativ gesagt, aber ich glaube, Romane schreibt man 
am besten im Rückblick auf das Leben. Ich habe nie 
verstanden, wie man mit fünfundzwanzig einen Roman 
schreiben kann, außer man fiktionalisiert. Neunzig Pro­
zent dessen, was wir lesen, ist ja fiktionalisiert, und nur 
ganz selten kommt so ein Moment wie bei Proust, wo ich 
merke: da erzählt jemand sein Leben. Das würde mich 
wohl interessieren. 

Wilke: Kennt man sich in der literarischen Szene unter­
einander? 

Grünbein: Ja, man kennt sich eigentlich ganz gut. Es ist 
aber trotzdem Zufall, dass ich mit Ingo Schulze zusam­
men nach Seattle eingeladen wurde, weil wir wirklich 
gute Bekannte sind. Wir kommen aus derselben Stadt und 
hatten eine gemeinsame Jugendzeit. 

Wilke: Sie haben 1995 den Büchner-Preis bekommen. 
Sie waren damals einer der jüngsten Preisträger. Ich 
denke in diesem Zusammenhang beispielsweise auch an 
die Rezensionen von Frank Schirrmacher in der FAZ. 
Schirrmacher hat wenige Jahre zuvor gegen die Gesin­
nungsästhetik im Kontekt des deutschen Literaturstreits 
um die Erzählung Was bleibt von Christa Wolf gewettert. 
Er unterstützt aber jetzt Ihre Arbeiten. Was bedeutet das 
für Sie? 

Grünbein: Da muss ich fragen, was unterstützen ist? Es 
ist natürlich so, dass man als Büchner-Preisträger zu einer 
grossen Projektionsfläche wird. Die Entscheidung selbst, 
nach Jahren plötzlich wieder einen ganz jungen Schrift­
steller zu krönen—seit den sechziger Jahren hat es das 
nicht mehr gegeben—, ist ja auch schon eine ästhetisch­
politische. Man wollte gegen den normalen Alterungs-
prozess innerhalb der deutschen Literatur ein Zeichen 
setzen. Handke, Enzensberger und Bachmann haben den 
Preis relativ früh bekommen; so ungewöhnlich war das 
damals nicht. In den letzten Jahren ist der Preis dann für 
ein Lebenswerk vergeben worden. Ich habe auch gleich 
etliche Namen von Autoren im Kopf, die ihn seit Jahren 
bekommen müssten. Ich habe ihn dann aber letztendlich 
doch angenommen—nach einigem Zögern—, von Heiner 
Müller dazu ermuntert. Mir war von Anfang an klar, dass 
das eine Vereinnahmung bedeuten würde. Es ist ganz 
klar, dass sich daran die Presse entzündet, dass es dann 
verschiedene Lager gibt—alles Dinge, die man zunächst 
als Autor überhaupt nicht braucht. 

Es gab ein paar Argumente dafür. Zunächst einmal, dass 
Büchner keinem, der da mitentscheidet, gehört. Das ist 
ein Autor wie wir alle, dazu sehr jung gestorben. Und er 
ist ein Autor, mit dem mich innerlich sehr viel verbindet. 
Und dann waren da auch die Thesen über den Wandel in 

der deutschen Literatur. In mancher Hinsicht stimme ich 
mit einigen dieser Thesen überein. Ich bin sehr froh, dass 
es so etwas wie eine post-ideologische Literatur gibt. Ob 
das jetzt so Namen sind wie Hofmannsthal, mit dem ich 
verbunden wurde, das bleibt alles abzuwarten. Jedenfalls 
ist es definitiv gut, dass die deutsche Literatur aus diesem 
Kalten Krieg herauskommt. Das sage ich schon wieder 
mit einem antiken Blick, weil ich im Grunde eine gewisse 
Ahnung habe, wie das in hundert Jahren beurteilt werden 
wird. Da interessiert das nämlich gar keinen mehr, wer 
wie lange und wo gegen die Mauer gestanden hat. Dann 
interessiert nur noch, inwieweit Informationen aus dem 
zwanzigsten Jahr-hundert vermittelt werden. 

Das wird wahrscheinlich am Ende mein Lebensthema 
sein, wie man diese beiden Jahrhunderte verbinden kann, 
weil die vollkommen auseinanderbrechen werden, wie 
zwei Kontinente. Das ist jetzt schon technologisch 
absehbar, politisch sowieso. Es wird ein völlig neues 
Zeitalter kommen, und dann wird es interessant sein, was 
für Biographien dazwischen kamen. Ich habe mich selbst 
nie als DDR-Autor gesehen, dazu war ich zu jung, dazu 
war das Ganze ein für mich zu unfreiwilliger Entwurf. 

Wilke: Wir konnten auch in den Texten nichts DDR-
Spezifisches entdecken. 

Grünbein: Das erste Buch [Grauzone morgens] ist wie 
eine Bestandsaufnahme eines Morgens in Dresden, das 
meine Heimatstadt war und ist. Das sehe ist selber heute 
schon historisch. Das Buch ist mir derart fern, das es wie 
ein Dokument oder ein Schwarzweissfilm aus einer 
anderen Zeit wirkt, durch diese Zeitenwende 1989 be­
dingt. Natürlich bin ich da gross geworden und natürlich 
sind da die ersten Schritte gewesen. Aber ich wusste, dass 
ich dort erstens da nicht bleiben wollte und dass der 
politische Entwurf keinen prägenden Einfluss auf meine 
Biographie haben sollte. 

Wilke: Haben Sie in der DDR veröffentlicht? 

Grünbein: Ja. Es gab sechs Gedichte in Sinn und Form, 
als eine Art Alibiveröffentlichung. Das ist eine sehr gute 
Zeitschrift, der ich heute noch regelmäßig Texte liefere. 
Das habe ich aber damals nur gemacht, um das erste Buch 
in einem westdeutschen Verlag veröffentlichen zu 
können. Es gab so eine Art Angebotspflicht: Man musste 
offiziell erst einem ostdeutschen Verlag das Angebot 
machen. Es gab übrigens gerade in den letzten Jahren 
einige DDR-Verlage, die versucht haben, die junge 
unabhängige Literatur ein wenig in ihr Programm mit 
einzubauen. Das wollte ich aber auch nicht. 

Biendarra: War das eine Verweigerungshaltung? 



INTERVIEW MIT DURS GRÜNBEIN 23 

Grünbein: Ja. Ich habe mich innerlich recht früh wie ein 
Emigrant gefühlt, hatte auch gar keine Lust, mich um 
Zensurpunkte zu streiten. Das war keine feste 
Außenposition; ich hatte keinen besonderen Gegenpunkt, 
sondern ich war am Ende angelangt mit diesem System. 
Ich hatte mich intellektuell in allen Punkten bis zu dieser 
Mauer durchgefressen und wollte dann eigentlich nur 
weg. Ich habe keine produktive Chance mehr gesehen. 

Biendarra: Mehrere Ihrer Ausreiseanträge sind ja 
abgelehnt worden. Das schnelle Ende war aber doch nicht 
abzusehen. Ist man nicht auch auf ein Publikum 
angewiesen? Was ist das für ein Gefühl, wenn man 
schreibt und denkt, aber eigentlich kein Forum dafür hat, 
selbst wenn dieser Zustand selbst gewählt ist? Das stelle 
ich mir sehr schwierig vor. Braucht man die Rezeption 
nicht? 

Grünbein: In der Dichtung hat man gar kein großes 
Publikum, weder hier noch da. Das liegt zum einen daran, 
dass Dichtung auf Idiosynkrasie beruht. Das ist 
umgekehrt mit mir auch so passiert. Die Dichter, die mich 
geprägt haben, waren derart in ihrer Schreibart 
individualisiert, dass es ein Wunder ist, wieso sie so stark 
in mich eingedrungen sind. Bis heute glaube ich, dass 
diese Art Schreiben zunächst einmal ein Dialog zwischen 
ganz wenigen ist; wahrscheinlich ist sogar die Überzahl 
davon tot oder ungeboren. Das ist das Merkwürdige an 
der Dichtung, dass sie wie ein Shuttle zwischen 
Vergangenheit und Zukunft funktioniert. Kleist hat 
einmal gesagt, ich schreibe für jemanden, der noch gar 
nicht lebt. Die Prosa richtet sich dagegen so in der 
Gegenwart ein, dass sie eine gemeinsame Lebenswelt 
beschreibt. Und das war in einer geschlossenen 
Gesellschaft wie der DDR-Gesellschaft verstärkt so. Da 
würde ich schon davon ausgehen, dass es Prosaautoren 
gab, die einen großen Leserstamm hatten. Das ist mittler­
weile alles analysiert. Es ist auch der Frage nachgegangen 
worden, inwieweit gewisse Zensurregelungen eine quasi 
fördernde Rolle gespielt haben. 

Als ich angefangen habe—1988 ist mein erstes Buch 
erschienen—hatte ich sowieso noch kein Publikum, 
weder hier noch da. Aber mein erstes Publikum hatte ich 
dann natürlich zunächst im Westen. Aber generell würde 
ich schon sagen, dass diese Art von Schreiben ihr Publi­
kum durch Zufall findet. Sie kann nie mit irgendeinem 
Publikum kalkulieren. Nach Jahren gibt es jetzt so etwas 
wie einen Leserstamm. Das sind Leute, die genau 
schauen, welche Schritte jetzt gemacht werden, also 
eigentlich Leute wie du und ich. Wenn ich mein Leser 
wäre, würde ich mir auch auf der Spur bleiben. Ich bin nie 
in einen Buchladen gegangen und habe gefragt, was man 
jetzt gerade lese. Da gibt es einen Entfremdungsprozess 

im sogenannten Publikum, den ich nicht einmal 
annähernd nachvollziehen kann. Das bedauere ich sehr, 
denn ich wüsste gerne mehr über diese Mechanismen, wie 
so etwas läuft. In dem Moment, wo wir sie nicht 
begreifen, begreifen sie dann gewisse Makler oder 
Buchvertreiber. Man kann nur davon ausgehen, dass 
Dichtung—egal in welchem Land—immer auf diese 
Weise funktioniert hat. 

Wilke: Wie beurteilen Sie denn Autoren der älteren 
Generation, die versucht haben, in der DDR zu 
publizieren und mit der Zensur gerungen haben? Kann 
man das von heute aus noch verstehen? 

Grünbein: Es gab für mich eigentlich nur einen 
Gesprächspartner, und das war Heiner Müller, weil er 
eben eine Denkerfigur war und meinem Ideal des 
denkenden Schriftstellers entsprach. 

Wilke: Sie kannten ihn gut? 

Grünbein: Ja. Er ist auf mich aufmerksam geworden und 
hat sich früh fördernd eingesetzt. Durch seine Vermittlung 
ging das dann recht schnell, und der Suhrkamp-Verlag 
kam auf mich zu. Obwohl ich so nach und nach alle 
anderen namhaften DDR-Autoren getroffen habe, muss 
ich sagen, dass die Begegnung mit Heiner Müller die 
wohl prägendste Erfahrung gewesen ist. Und das hatte 
wohl auch damit zu tun, dass ich in seinem Werk—einem 
Gedankensystem, kann man fast sagen—am meisten von 
dem wiedererkannt habe, was mich an dem Jahrhundert 
interessiert und was mich geprägt hat, obwohl ich einer 
ganz anderen Generation angehöre. Er war die einzige 
Instanz, mit der ich auch meine Abrechnung mit dem 
System im Gespräch entwickeln konnte. 

Wilke: Können Sie sich in die Situation einer 
Schriftstellerin wie Christa Wolf hineindenken? 

Grünbein: Christa Wolf sehe ich als stark 
autobiographische Autorin. Kindheitsmuster ist ein 
grandioses Buch. Einer großen autobiographischen 
Autorin, wie sie eine ist, der kann man nur folgen. Man 
kann mit Autobiographikern schwer philosophieren, weil 
deren Lebensentwurf darauf beruht, dass sie nach und 
nach ihr Leben in der Schrift entfalten. Eine Ausnahme 
wäre vielleicht Kein Ort. Nirgends, was ihr konzep-
tuellstes und schwierigstes, gewagtestes Buch ist. Müller 
als Dramatiker, der verschiedene Positionen durchspielt, 
sich in einer solchen Gesellschaft zu verhalten, war ein 
viel besserer Gesprächspartner. 

Biendarra: Man hat besonders nach der Wende in der 
Literaturkritik vom Verstummen der DDR-Intellektuellen 



24 G D R BULLETIN 

gesprochen, die ja durchaus am Anfang noch eine Stimme 
gehabt haben. Wie beurteilen Sie das? Ist das eine 
Medienerfindung, oder sprechen die noch? 

Grünbein: Das stimmt wohl nicht für alle. Es gibt eine 
ganze Handvoll von Autoren, die präsent sind—manche 
nach anfänglichem Einbruch, aber jetzt deutlich zurück­
gekehrt, wie zum Beispiel Christoph Hein, oder Heiner 
Müller bis zu seinem Lebensende. 

Wilke: Waren die alle glaubwürdig zu DDR-Zeiten? 

Grünbein: Die beiden genannten schon. Christa Wolf ist 
ein besonderer Fall, weil sie dann doch sehr stark durch 
diese feuilletonistische Attacke beschädigt wurde. Ich 
glaube überhaupt, dass eine Transformation der Öffent­
lichkeit stattgefunden hat: dahingehend, dass jetzt jeder 
ehemalig im Osten publizierte Autor nun entweder auch 
in allen Medien anwesend sein muss und mit neuen 
Büchern bei neuen Verlagen weitermacht und seinen 
Leserstamm dadurch erweitert, oder eben deshalb ver­
stummt, weil er allzusehr Heimatschriftsteller war. Ich 
meine das als politischen Heimatbegriff. Davon gab es ja 
eine ganze Menge, deren ganzes Denken sich eben um 
diese geschlossene Gesellschaft drehte. Und mit deren 
Ende war auch ihre Schriftstellerkarriere beendet. 

Wenn es einen universellen Schreibauftrag mit ein paar 
Universalien gibt—dann ist es egal, ob ich in Dresden 
oder in Petersburg oder New York geboren bin. Diese 
Universalien stehen jenseits der unmittelbaren politischen 
Situation, in der man sich befindet. Wir könnten zum 
Beispiel den Fall von Erwin Strittmatter betrachten. Den 
könnte man als eine Art Faulkner bezeichnen, weil er eine 
ganz regionale epische Literatur schreibt. Da könnte ich 
mir sogar vorstellen, dass er in Zukunft immer mehr Leser 
bekommt, vielleicht Leser aus dem Westen, die das Land 
vorher nicht kannten. Im Grunde genommen wäre das so 
ein Autor vom Zuschnitt Faulkners, die es überall auf der 
Welt gibt, vielleicht auch in der Mongolei oder in 
Australien. Wir reden hier über Leute, die sich selbst 
semantisch eingemauert haben. Die gibt es aber wiederum 
auch überall. Ich könnte mir einen amerikanischen Autor 
vorstellen, der so sehr mit der Nixon-Ära verbunden ist, 
dass er bei der nächsten Präsidentschaft sozusagen 
unaktuell geworden ist. Ich weiß nicht, ob so etwas 
denkbar wäre, aber so ähnlich stelle ich es mir vor. 

Wir reden hier dummerweise über ein deutsch-deutsches 
Problem, weil das literarische Ghetto, das dadurch 
entstanden ist, natürlich universitär reproduziert worden 
ist. Gerade in Amerika gab es offenbar eine besondere 
Vorliebe für diese recht übersichtliche Literatur mit ihren 
übersichtlichen Problemen. 

Wilke: Es gab eine sehr starke amerikanische DDR-
Forschung, die sich für die utopischen Dimensionen, die 
in den Texten zum Ausdruck kommen, interessiert hat. 

Grünbein: Ich weiß. Als drittes müsste man dann 
fairerweise auch die deutsche Exilliteratur nach dem 
Krieg studieren. Für mich sind schon sehr früh ein paar 
Autoren wichtig geworden, die alle weggegangen waren, 
jemand wie Schädlich, Kunert und so weiter. Da fragt 
man sich wirklich, wo die dann in der Literaturgeschichts­
schreibung bleiben. 

Wilke: Wir bedanken uns für dieses Gespräch. 


