Anke Biendarra and Sabine Wilke
University of Washington

“Wie kann man zwei auseinanderbrechende Jahrhunderte verbinden?”
Interview mit Durs Griinbein

Die folgenden Interviews mit Durs Griinbein und Ingo
Schulze sind im Rahmen einer Reihe von Veranstaltungen
anlésslich eines vom Goethe-Institut gemeinsam mit dem
Literarischen Colloquium Berlin organisierten Schriftstel-
leraustauschs Berlin/Seattle gefiihrt worden. Im Oktober
1998 kamen vier deutsche Schriftsteller (Marcel Beyer,
Felicitas Hoppe, Durs Griinbein und Ingo Schulze) eine
Woche lang nach Seattle, um aus ihren Werken zu lesen,
amerikanische Schriftsteller kennenzulernen, an einem
Universitdtsseminar iiber deutsche Literatur nach der
Wende teilzunehmen, und gemeinsam mit Wissen-
schaftlern aus Nachbardisziplinen auf einer Podiums-
diskussion iiber die Bedingungen zeitgendssischen
Schreibens in der Bundesrepublik zu diskutieren. Der
Gegenbesuch einiger Schriftsteller aus dem Pazifischen
Nordwesten in Berlin wird im Friihjahr 1999 erfolgen.

Das Interview wurde am 20. Oktober 1998 gefiihrt.

Sabine Wilke: Sind Thre Texte auf Englisch iibersetzt
worden?

Durs Griinbein: Grand Street hat ein paar Texte ins
Englische libersetzt. Da ist auch eine Geschichte von Ingo
Schulze abgedruckt.

Wilke: Wir haben im Seminar Falten und Fallen, beson-
ders “Mensch ohne Grosshirn,” eingehend besprochen.
Woher haben Sie das Material dazu genommen?

Griinbein: Dieser Vorspruch ist von mir, aber das geht
deutlich auf einen authentischen Fall zuriick. Es gibt
diesen Mann wohl noch: der lebt in Holland und hat in
einem kleinen Verlag eine Broschiire herausgegeben. Mir
hat einmal ein hollindischer Freund gesagt, dass er ihn
jahrelang in der Fussgidngerzone in Amsterdam mit seinen
Broschiiren hat stehen sehen. Das war so ein Erweckungs-
erlebnis. Diese “Freaks” gibt es hier in den USA ja auch,
etwa Timothy Leary.

Anke Biendarra: Ist der Vorspruch ein Zitat aus einer
dieser Broschiiren?

Griinbein: Nein. Den Vorspruch habe ich zur
Erlduterung geschrieben.

Wilke: Was hat Sie an diesem Fall interessiert?

Griinbein: Da muss ich lange ausholen. Es gibt eine
Jjahrelange Beschiftigung mit Neurologie. Das ist in
gewisser Weise eine Fixierung darauf, da nun am Ende
dieses Jahrhunderts auch das Gehirn wieder als zentrale
organische Stelle erforscht wird. Im neunzehnten Jahi-
hundert war das ganz selbstverstidndlich die Seele; das
sieht man an den literarischen Konstruktionen, dem
psychologischen Roman etwa. Das, was die Seele in der
romantischen Dichtung war, das ist nun vermutlich das
Gehimn geworden. Die neunziger Jahre sind von der
Forschung zum “Decade of the Brain” erklirt worden. Es
sind gerade in der Neurologie in den letzten Jahren die
gewaltigsten Schritte unternommen worden.

Mich hat dieser Fall interessiert, weil er die ganze Idee
der Personlichkeit in Frage stellt. Der Mann hat diese fixe
Idee, man koénne durch Druckregulierung ins Gehimn
eingreifen. Und daraus ist diese Ballade entstanden. Der
ganze Zyklus “Mensch ohne Grosshim” kreist um dieses
Motiv. Auch der Titel ist einer medizinischen Schrift von
1905 entnommen. Es gab eine Schrift von einem Bonner
Neurophysiologen, Ludwig Hedinger, “Mensch ohne
Grosshirn.” Das war eine medizinische Studie iiber ein
grosshirnlos geborenes Kind. Das kommt immer mal vor.
Das Kind ist nicht sehr lange lebensfihig, aber interessant
daran war eben das Fazit, dass nidmlich der Mensch in
dieser Situation tiber weniger Chancen verfiigt als jede
Katze oder jedes Reptil. Bei uns spielt das Lernen eben
eine grofie Rolle.

Wilke: Das Thema der Gehime ist ja auch in der
lyrischen Tradition ein sehr begangener Weg, wenn man
einmal an Gottfried Benn denkt.

Griinbein: Ja. Benn war derjenige, der die Gehirn-
metapher zentral gestelit hat.

Wilke: Was fiir Literatur lesen Sie im Moment? Was
konnte man friiher in der DDR [esen?

Griinbein: Vielleicht kann ich das etwas eingrenzen. Ich
habe immer sehr viel naturwissenschaftliche Literatur
gelesen, etwa medizinische Publikationen. Das ist ein



20 GDR BULLETIN

unmittelbares Interesse fiir das Schreiben, weil ich glaube,
dass wir endgiiltig in ein wissenschaftliches Zeitalter
eingetreten sind; und um die Grenzen zu wissen, muss
man es eben kennen. Das ist einer der Griinde, weshalb
ich bis heute Fachliteratur lese. Ansonsten hat mich,
abgesehen von klassischer Literatur, dieser Bruch im
neunzehnten Jahrhundert interessiert, wo auf einmal die
besseren Schriftsteller zu Physiologen wurden. Da kénnte
man eine Figur wie Flaubert anfiihren. Auf seine Weise
ist auch Balzac ein Physiologe der Gesellschaft gewesen.
Bei Flaubert merkt man ganz deutlich diesen Arztblick,
der in die Literatur hineinkommt. In unserer Literatur ist
es im frithen zwanzigsten Jahrhundert ja nicht nur Benn,
der diesen Blick anwendet, sondern eben auch Dé&blin,
Ernst Weiss und alle moglichen anderen Figuren. Das
spaltet sich fo6rmlich; man merkt deutlich, dass alle
avancierten Autoren entweder einen soziologischen
Blickwinke! einnehmen, Brecht etwa, oder eben einen
anthropologisch-physiologischen. Am Ende erzihlen sie
dann natiirlich weiter Geschichten oder schreiben
Theaterstiicke, aber man merkt doch deutlich, dass die
Struktur eine andere geworden ist.

Ich hatte einmal die Gelegenheit, {iber Biichner nachzu-
denken. Ich glaube, dass Biichner auch ein Umkehrpunkt
in der deutschen Literatur war. Wihrend bei Goethe
beispielweise noch alles parallel lief—Goethe ist ja der
letzte Universalliterat in Deutschland, wenn man an seine
Morphologie, die Farbenlehre, die Anatomie und so
weiter denkt—, merkt man dann bei Biichner, wie das zu-
sammengeht, wie das naturwissenschaftlich-medizinische
Studium dann den literarischen Stil prigt. Der Woyzeck
beispielweise ist ganz klar schon ein klinisches Bild.

Wilke: Da spielt die Gehirnmetapher auch eine grosse
Rolle.

Griinbein: Es geht aber hin bis zum Bruch mit der
Metapher. Das ist eben das Aufregende, wenn man Woy-
zeck liest. Das ist faktisch schon eine klinische Studie.
Das sieht man vor allem in der Urschrift ganz deutlich.
Das ist natiirlich inzwischen ein klassisch gewordener
Theatertext.

Biendarra: Wenn man sich von heute aus mit diesen
Dingen beschiftigt, wie wandelt man das dann auf die
heutige Zeit um? Gibt es da Unterschiede zu dieser von
Ihnen eben beschriebenen Traditionslinie? Was ist der
Blickwinkel von Durs Griinbein?

Griinbein: Fiir mich ist Zeitgenossenschaft, unter
anderem eben auch naturwissenschaftliche Zeitgenossen-
schaft, wichtig. Wenn ich jetzt eine Zeitung aufschlage
und von den jiingsten Forschungsergebnissen lese, die ich

natiirlich nur mit meinen Laienverstand erfassen kann, ist
die Wissenschaft ja schon wieder auf einer anderen Stufe.
Ich versuche, noch einigermafien dran zu bleiben und mir
das klar zu machen, was im Moment gerade die Konzepte
sind. Das ist meine Vorstellung von Aktualitdt, denn
ansonsten hat Literatur, wie alle Kiinste, zunichst einmal
mit transhistorischen Momenten zu tun: dem mensch-
lichen Drama, Geburt, Liebe, Tod und so weiter. Es wird
in der Darstellung nur immer wieder modifiziert. Die
Umschreibung von Liebe in einem Zeitalter der strikten
Psychologisierung ist eine ginzlich andere als zu Zeiten
von Héloise und Abelard. Die Frage ist tatsichlich immer,
wie diese Schwingung zwischen konstanten Wahrheiten
tiber den Menschen und den jeweils aktuellen Konzepten
funktioniert. Seit wir bewuBt tradieren, ist vor dem
Hintergrund des Natiirlichen der Lebenszyklus immer
derselbe. Wie das jetzt im Zusammenhang mit dem steht,
was wir uns in unserer eigenen Zeit fiir Vorstellungen
vom Menschen machen, das ist die Spannung zwischen
Antike und X. Und das X ist eine Umschreibung der
ersten Konzepte vom Menschen, ausgehend vom
Mittelalter.

Zum Beispiel bin ich der Meinung, dass sich unsere
Weltvorstellung im Zuge von Geographie und Karto-
graphierung verdndert hat. Wenn man eine Weltkarte hat,
hat man zum erstenmal die Vorstellung dieses Globus und
einiger unbekannter Stellen. Im Laufe des neunzehnten
Jahrhunderts sind die dann alle ausschraffiert worden, als
von Pol zu Pol alles entdeckt wurde. Und parallel dazu
wire die Frage, was anatomisch mit dem menschlichen
Korper passiert ist. Der ist heute endgiiltig und komplett
vermessen. Mit den ersten Hirnkarten gibt es diese Feld-
einteilung, und heute ist das weitgehend abgeschlossen.
Das prigt das Zeitalter. Man kann das eine Weile
ignorieren, oder man kann versuchen, es einzubeziehen.

Wilke: Wie wiirden Sie das auf die Darstellungsform
transferieren?

Griinbein: Dafiir gibt es keine Methode. Ich gehe immer
noch von diesem Doppelleben aus. Einerseits gibt es eine
ganz normale Lebensumwelt, in die man einbezogen ist
und in der man tausend Alltagsdramen erlebt, andererseits
muss man sich immer vergegenwirtigen, was es fiir
Konzepte gibt. Dafiir gibt es keine Regel. Es gibt nur ein
tigliches Lesepensum, und daraus wird dann Dichtung,
die auf diesem Grund wurzelt und eben nicht mehr unmit-
telbar erlebt wird, indem man durch den Wald geht. Oder
anders gesagt, der Wald von heute ist ein v6llig anderer—
ein Informationswald von Gestriipp und Dickicht,

Wilke: Das haben wir auch in den Texten gesehen. Da
kommen Telefone, Duschen, und so weiter vor. Hat aber



INTERVIEW MIT DURS GRUNBEIN 21

diese Position auch strukturelle Auswirkungen, was die
Art und Weise der Dichtung anbetrifft? Sie sagten friiher,
dass die Metapher als Mechanismus der Ersetzung eigent-
lich explodiert sei.

Biendarra: Sie sagen auch in den Gedichten, dass alles
codiert sei.

Wilke: Ja. Es gibt wohl keine Originalphinomene mehr.

Griinbein: Ja, oder doch, im Verborgenen. In einer
anderen Fassung.

Wilke: Auf einer Lichtung?
Griinbein: Ja.
Wilke: Was wire das fiir eine andere Fassung?

Griinbein: Zunichst beharre ich auf einem nahezu
klassischen Autorenblick, weil ich festgestellt habe, dass
man zwar den Blick fragmentieren, dass man sein eigenes
Sprechen in viele Stimmen und Einzelsprecher zerlegen
kann, dass aber am Ende immer so etwas wie eine
Kohidrenz der Person bleibt, die alles schafft. Diese
Entdeckung macht man selbst erst spit. Man entdeckt sich
selbst erst nach Jahren als denjenigen, der das dann alles
selbst geschrieben hat und dem plétzlich alles zu einem
Zusammenhang geraten ist. Das ist noch eine klassische
Position, die gar nicht unihnlich der von Lord Byron ist,
der sich zwar mit ganz anderen Fragen beschiftigt hat,
aber im Grunde genommen in seinen langen Gedichten—
wie Goethe ja auch——deutlich den Versuch macht, die
verschiedenen Wissensbereiche aus der Sicht eines
einzelnen Sprechers zusammenzufiigen.

Wilke: Ist dieses Ich ein Gesamtphinomen?

Griinbein: Ja. Es ist natiirlich ein dramatisiertes Ich, das
aus vielen Einzelpersonen besteht. Aber ich beharre mehr
und mehr auf dieser Position, weil ich ein autorloses,
interaktives Schreiben auch kenne und dessen Disso-
ziationsangst teile. Die Welt selber ist fiir mich in einem
dissozilerten Zustand. Eigentlich muss alle Energie darauf
aufgewendet werden, diese Teile zusammenzufiigen.

Biendarra: Was uns bei der Lektiire der Gedichte
aufgefallen ist, ist, dass man dieses Ich auf den ersten
Blick vermisst.

Griinbein:: Das Ich ist natiirlich nicht das Ich von “Ich
ging im Walde so fiir mich hin / und nichts zu suchen, das
war mein Sinn.” Da gibt es noch die Idee des klassischen
Ichs und die Idee des Gedichts. Eigentlich habe ich die

auch noch, oder sie wird hier und da deutlicher, und dann
verschwindet sie auch wieder. Es gehért immer eine
grosse Verdringungskraft dazu, am Ende ein Gebilde her-
vorzubringen, das deutlich eine Ichposition demonstriert,
als sich statt dessen von allen méglichen Phinomenen
durchdringen zu lassen.

Es ist ja tatsichlich in den letzten Jahren immer mal
wieder zu horen gewesen, dass der Autor nicht nur in der
Dichtung verschwindet, sondern auch gerade in der Prosa.
Dort kann man das meines Erachtens noch deutlicher
sehen. Wenn also beispielsweise ein junger, weiller,
minnlicher Amerikaner einen Roman in der Ichform iiber
eine Geisha am Ende des vorigen Jahrhunderts schreibt,
dann ist die Frage, wo das Ich ist. Es ist ganz darin
aufgegangen, und man kann sich fragen, wie weit das
iiberhaupt moglich war, in eine andere Kultur, in eine
andere Zeit, und in ein anderes Geschlecht zu springen.
Das ist das Problem des historischen Romans generell.

Dann gab es nach dem Krieg diese Konzepte von einer
Literatur, die sich in so viele Blickwinkel aufldste im
Laufe eines Romans, dass wiederum der Autor nicht mehr
sichtbar war. Und dasselbe hat es eben auch in der
Iyrischen Dichtung gegeben. Und ich stehe immer mehr
dazu, dass ich die auf einer Ichwahrnehmung basierende
Schreibweise vorantreibe, die natiirlich immer ausschnitt-
haft, fragmentarisch, kontingent oder aspektblind ist, weil
ich mit meinem relativ begrenzten Leben einen Aspekt
wihle, der eine Blindheit gegeniiber vielen anderen
Dingen einschliesst.

Biendarra: Wire auch irgendwann ¢in Romancier Durs
Griinbein denkbar?

Griinbein: Ich habe bislang die Schriftstellerei als
Romanvermeidung betrieben. Es gibt in den neueren
Biichern jede Menge von Rollengedichten. Aus meiner
Sicht sind das Kurzromane. Abgesehen davon, dass ich
auch Prosa zur Selbstverstindigung geschricben habe.
Was ich verdffentliche, sind hin und wieder Romane in
Pillenform.

Wilke: Die Lyrik hat die Ebene des Konzeptionellen. Das
kann man in Prosa so nicht verwirklichen.

Griinbein: Ich werde Romane schreiben, wenn ich besser
weifl, was Zeit ist. Mich hat das Prosaschreiben-—das
reine Geschichtenerzihlen, Beschreiben von Vorgingen
und Gegenstinden, Entwerfen von Dialogen und so
weiter—nie interessiert. Aber zunehmend interessieren
mich philosophische Romanunternehmungen, die im
zwanzigsten Jahrhundert dann gang und gidbe waren—
Proust und Beckett beispielsweise. Das ist jetzt leicht



22 GDR BULLETIN

provokativ gesagt, aber ich glaube, Romane schreibt man
am besten im Riickblick auf das Leben. Ich habe nie
verstanden, wie man mit finfundzwanzig einen Roman
schreiben kann, auBer man fiktionalisiert. Neunzig Pro-
zent dessen, was wir lesen, ist ja fiktionalisiert, und nur
ganz selten kommt so ein Moment wie bei Proust, wo ich
merke: da erzdhlt jemand sein Leben. Das wiirde mich
wohl interessieren.

Wilke: Kennt man sich in der literarischen Szene unter-
einander?

Griinbein: Ja, man kennt sich eigentlich ganz gut. Es ist
aber trotzdem Zufall, dass ich mit Ingo Schulze zusam-
men nach Seattle eingeladen wurde, weil wir wirklich
gute Bekannte sind. Wir kommen aus derselben Stadt und
hatten eine gemeinsame Jugendzeit.

Wilke: Sie haben 1995 den Biichner-Preis bekommen.
Sie waren damals einer der jiingsten Preistriger. Ich
denke in diesem Zusammenhang beispielsweise auch an
die Rezensionen von Frank Schirrmacher in der FAZ,
Schirrmacher hat wenige Jahre zuvor gegen die Gesin-
nungsésthetik im Kontekt des deutschen Literaturstreits
um die Erzdhlung Was bleibt von Christa Wolf gewettert.
Er unterstiitzt aber jetzt Thre Arbeiten. Was bedeutet das
fiir Sie?

Griinbein: Da muss ich fragen, was unterstiitzen ist? Es
ist natiirlich so, dass man als Biichner-Preistriiger zu einer
grossen Projektionsfliche wird. Die Entscheidung selbst,
nach Jahren plétzlich wieder einen ganz jungen Schrift-
steller zu kronen—seit den sechziger Jahren hat es das
nicht mehr gegeben—, ist ja auch schon eine dsthetisch-
politische. Man wollte gegen den normalen Alterungs-
prozess innerhalb der deutschen Literatur ein Zeichen
setzen. Handke, Enzensberger und Bachmann haben den
Preis relativ friih bekommen; so ungewéhnlich war das
damals nicht. In den letzten Jahren ist der Preis dann fiir
ein Lebenswerk vergeben worden. Ich habe auch gleich
etliche Namen von Autoren im Kopf, die ihn seit Jahren
bekommen miissten. Ich habe ihn dann aber letztendlich
doch angenommen—nach einigem Z6gem—, von Heiner
Miiller dazu ermuntert. Mir war von Anfang an klar, dass
das eine Vereinnahmung bedeuten wiirde. Es ist ganz
klar, dass sich daran die Presse entziindet, dass es dann
verschiedene Lager gibt—alles Dinge, die man zunichst
als Autor tiberhaupt nicht braucht.

Es gab ein paar Argumente dafiir. Zunichst einmal, dass
Biichner keinem, der da mitentscheidet, gehért. Das ist
ein Autor wie wir alle, dazu sehr jung gestorben. Und er
ist ein Autor, mit dem mich innerlich sehr viel verbindet.
Und dann waren da auch die Thesen iiber den Wandel in

der deutschen Literatur. In mancher Hinsicht stimme ich
mit einigen dieser Thesen iiberein. Ich bin sehr froh, dass
es so etwas wie eine post-ideologische Literatur gibt. Ob
das jetzt so Namen sind wie Hofmannsthal, mit dem ich
verbunden wurde, das bleibt alles abzuwarten. Jedenfalls
ist es definitiv gut, dass die deutsche Literatur aus diesem
Kalten Krieg herauskommt. Das sage ich schon wieder
mit einem antiken Blick, weil ich im Grunde eine gewisse
Ahnung habe, wie das in hundert Jahren beurteilt werden
wird. Da interessiert das nimlich gar keinen mehr, wer
wie lange und wo gegen die Mauer gestanden hat. Dann
interessiert nur noch, inwieweit Informationen aus dem
zwanzigsten Jahr-hundert vermittelt werden.

Das wird wahrscheinlich am Ende mein Lebensthema
sein, wie man diese beiden Jahrhunderte verbinden kann,
weil die vollkommen auseinanderbrechen werden, wie
zwei Kontinente. Das ist jetzt schon technologisch
absehbar, politisch sowieso. Es wird ein véllig neues
Zeitalter kommen, und dann wird es interessant sein, was
fiir Biographien dazwischen kamen. Ich habe mich selbst
nie als DDR-Autor gesehen, dazu war ich zu jung, dazu
war das Ganze ein fiir mich zu unfreiwilliger Entwurf.

Wilke: Wir konnten auch in den Texten nichts DDR-
Spezifisches entdecken.

Griinbein: Das erste Buch [Grauzone morgens] ist wie
eine Bestandsaufnahme eines Morgens in Dresden, das
meine Heimatstadt war und ist. Das sehe ist selber heute
schon historisch. Das Buch ist mir derart fern, das es wie
ein Dokument oder ein Schwarzweissfilm aus einer
anderen Zeit wirkt, durch diese Zeitenwende 1989 be-
dingt. Natiirlich bin ich da gross geworden und natiirlich
sind da die ersten Schritte gewesen. Aber ich wusste, dass
ich dort erstens da nicht bleiben wollte und dass der
politische Entwurf keinen prigenden Einfluss auf meine
Biographie haben sollte.

Wilke: Haben Sie in der DDR verdffentlicht?

Griinbein: Ja. Es gab sechs Gedichte in Sinn und Form,
als eine Art Alibiverffentlichung. Das ist eine sehr gute
Zeitschrift, der ich heute noch regelmifig Texte liefere.
Das habe ich aber damals nur gemacht, um das erste Buch
in einem westdeutschen Verlag veréffentlichen zu
kénnen. Es gab so eine Art Angebotspflicht: Man musste
offiziell erst einem ostdeutschen Verlag das Angebot
machen. Es gab librigens gerade in den letzten Jahren
einige DDR-Verlage, die versucht haben, die junge
unabhiingige Literatur ein wenig in ihr Programm mit
einzubauen. Das wollte ich aber auch nicht.

Biendarra: War das eine Verweigerungshaltung?



INTERVIEW MIT DURS GRUNBEIN 23

Griinbein: Ja. Ich habe mich innerlich recht friith wie ein
Emigrant gefiihlt, hatte auch gar keine Lust, mich um
Zensurpunkte zu streiten. Das war keine feste
Auflenposition; ich hatte keinen besonderen Gegenpunkt,
sondern ich war am Ende angelangt mit diesem System.
Ich hatte mich intellektuell in allen Punkten bis zu dieser
Mauer durchgefressen und wollte dann eigentlich nur
weg. Ich habe keine produktive Chance mehr gesehen.

Biendarra: Mehrere Ihrer Ausreiseantrige sind ja
abgelehnt worden. Das schnelle Ende war aber doch nicht
abzusehen. Ist man nicht auch auf ein Publikum
angewiesen? Was ist das fiir ein Gefiihl, wenn man
schreibt und denkt, aber eigentlich kein Forum dafiir hat,
selbst wenn dieser Zustand selbst gewihlt ist? Das stelle
ich mir sehr schwierig vor. Braucht man die Rezeption
nicht?

Griinbein: In der Dichtung hat man gar kein grofies
Publikum, weder hier noch da. Das liegt zum einen daran,
dass Dichtung auf Idiosynkrasie beruht. Das ist
umgekehrt mit mir auch so passiert. Die Dichter, die mich
gepragt haben, waren derart in ihrer Schreibart
individualisiert, dass es ein Wunder ist, wieso sie so stark
in mich eingedrungen sind. Bis heute glaube ich, dass
diese Art Schreiben zunichst einmal ein Dialog zwischen
ganz wenigen ist; wahrscheinlich ist sogar die Uberzahl
davon tot oder ungeboren. Das ist das Merkwiirdige an
der Dichtung, dass sie wie ein Shuttle zwischen
Vergangenheit und Zukunft funktioniert. Kleist hat
einmal gesagt, ich schreibe fiir jemanden, der noch gar
nicht lebt. Die Prosa richtet sich dagegen so in der
Gegenwart ein, dass sie eine gemeinsame Lebenswelt
beschreibt. Und das war in einer geschlossenen
Gesellschaft wie der DDR-Gesellschaft verstirkt so. Da
wiirde ich schon davon ausgehen, dass es Prosaautoren
gab, die einen groBen Leserstamm hatten. Das ist mittler-
weile alles analysiert. Es ist auch der Frage nachgegangen
worden, inwieweit gewisse Zensurregelungen eine quasi
fordernde Rolle gespielt haben.

Als ich angefangen habe—1988 ist mein erstes Buch
erschienen—hatte ich sowieso noch kein Publikum,
weder hier noch da. Aber mein erstes Publikum hatte ich
dann natiirlich zunichst im Westen. Aber generell wiirde
ich schon sagen, dass diese Art von Schreiben ihr Publi-
kum durch Zufall findet. Sie kann nie mit irgendeinem
Publikum kalkulieren. Nach Jahren gibt es jetzt so etwas
wie einen Leserstamm. Das sind Leute, die genau
schauen, welche Schritte jetzt gemacht werden, also
eigentlich Leute wie du und ich. Wenn ich mein Leser
wiire, wiirde ich mir auch auf der Spur bleiben. Ich bin nie
in einen Buchladen gegangen und habe gefragt, was man
jetzt gerade lese. Da gibt es einen Entfremdungsprozess

im sogenannten Publikum, den ich nicht einmal
annihernd nachvollziehen kann. Das bedauere ich sehr,
denn ich wiisste gerne mehr iiber diese Mechanismen, wie
so etwas lduft. In dem Moment, wo wir sie nicht
begreifen, begreifen sie dann gewisse Makler oder
Buchvertreiber. Man kann nur davon ausgehen, dass
Dichtung—egal in welchem Land—immer auf diese
Weise funktioniert hat.

Wilke: Wie beurteilen Sie denn Autoren der ilteren
Generation, die versucht haben, in der DDR zu
publizieren und mit der Zensur gerungen haben? Kann
man das von heute aus noch verstehen?

Griinbein: Es gab fiir mich eigentlich nur einen
Gesprichspartner, und das war Heiner Miiller, weil er
eben eine Denkerfigur war und meinem Ideal des
denkenden Schriftstellers entsprach.

Wilke: Sie kannten ihn gut?

Griinbein: Ja. Er ist auf mich aufmerksam geworden und
hat sich friih férdernd eingesetzt. Durch seine Vermittlung
ging das dann recht schnell, und der Suhrkamp-Verlag
kam auf mich zu. Obwohl ich so nach und nach alle
anderen namhaften DDR-Autoren getroffen habe, muss
ich sagen, dass die Begegnung mit Heiner Miiller die
wohl prigendste Erfahrung gewesen ist. Und das hatte
wohl auch damit zu tun, dass ich in seinem Werk—einem
Gedankensystem, kann man fast sagen—am meisten von
dem wiedererkannt habe, was mich an dem Jahrhundert
interessiert und was mich geprigt hat, obwohl ich einer
ganz anderen Generation angehére. Er war die einzige
Instanz, mit der ich auch meine Abrechnung mit dem
System im Gesprich entwickeln konnte.

Wilke: Konnen Sie sich in die Situation einer
Schriftstellerin wie Christa Wolf hineindenken?

Griinbein: Christa Wolf sehe ich als stark
autobiographische Autorin. Kindheitsmuster ist ein
grandioses Buch. Einer groBen autobiographischen
Autorin, wie sie emne ist, der kann man nur folgen. Man
kann mit Autobiographikemn schwer philosophieren, weil
deren Lebensentwurf darauf beruht, dass sie nach und
nach ihr Leben in der Schrift entfalten. Eine Ausnahme
wire vielleicht Kein Ort. Nirgends, was ihr konzep-
tuellstes und schwierigstes, gewagtestes Buch ist. Miiller
als Dramatiker, der verschiedene Positionen durchspielt,
sich in einer solchen Gesellschaft zu verhalten, war ein
viel besserer Gesprichspartner.

Biendarra: Man hat besonders nach der Wende in der
Literaturkritik vom Verstummen der DDR-Intellektuellen



24 _ GDR BULLETIN

gesprochen, die ja durchaus am Anfang noch eine Stimme
gehabt haben. Wie beurteilen Sie das? Ist das eine
Medienerfindung, oder sprechen die noch?

Griinbein: Das stimmt wohl nicht fiir alle. Es gibt eine
ganze Handvoll von Autoren, die prisent sind—manche
nach anfinglichem Einbruch, aber jetzt deutlich zuriick-
gekehrt, wie zum Beispiel Christoph Hein, oder Heiner
Miiller bis zu seinem Lebensende.

Wilke: Waren die alle glaubwiirdig zu DDR-Zeiten?

Griinbein: Die beiden genannten schon. Christa Wolf ist
ein besonderer Fall, weil sie dann doch sehr stark durch
diese feuilletonistische Attacke beschiddigt wurde. Ich
glaube iiberhaupt, dass eine Transformation der Offent-
lichkeit stattgefunden hat: dahingehend, dass jetzt jeder
ehemalig im Osten publizierte Autor nun entweder auch
in allen Medien anwesend sein muss und mit neuen
Biichern bei neuen Verlagen weitermacht und seinen
Leserstamm dadurch erweitert, oder eben deshalb ver-
stummt, weil er allzusehr Heimatschriftsteller war. Ich
meine das als politischen Heimatbegriff. Davon gab es ja
eine ganze Menge, deren ganzes Denken sich eben um
diese geschlossene Gesellschaft drehte. Und mit deren
Ende war auch ihre Schriftstellerkarriere beendet.

Wenn es einen universellen Schreibauftrag mit ein paar
Universalien gibt—dann ist es egal, ob ich in Dresden
oder in Petersburg oder New York geboren bin. Diese
Universalien stehen jenseits der unmittelbaren politischen
Situation, in der man sich befindet. Wir kénnten zum
Beispiel den Fall von Erwin Strittmatter betrachten. Den
konnte man als eine Art Faulkner bezeichnen, weil er eine
ganz regionale epische Literatur schreibt. Da kénnte ich
mir sogar vorstellen, dass er in Zukunft immer mehr Leser
bekommt, vielleicht Leser aus dem Westen, die das Land
vorher nicht kannten. Im Grunde genommen wiire das so
ein Autor vom Zuschnitt Faulkners, die es tiberall auf der
Welt gibt, vielleicht auch in der Mongolei oder in
Australien. Wir reden hier iiber Leute, die sich selbst
semantisch eingemauert haben. Die gibt es aber wiederum
auch iiberall. Ich konnte mir einen amerikanischen Autor
vorstellen, der so sehr mit der Nixon-Ara verbunden ist,
dass er bei der nidchsten Prisidentschaft sozusagen
unaktuell geworden ist. Ich weifl nicht, ob so etwas
denkbar wire, aber so dhnlich stelle ich es mir vor.

Wir reden hier dummerweise iiber ein deutsch-deutsches
Problem, weil das literarische Ghetto, das dadurch
entstanden ist, natiirlich universitdr reproduziert worden
ist. Gerade in Amerika gab es offenbar eine besondere
Vorliebe fiir diese recht iibersichtliche Literatur mit ihren
libersichtlichen Problemen.

Wilke: Es gab eine sehr starke amerikanische DDR-
Forschung, die sich fiir die utopischen Dimensionen, die
in den Texten zum Ausdruck kommen, interessiert hat.

Griinbein: Ich weif. Als drittes miisste man dann
fairerweise auch die deutsche Exilliteratur nach dem
Krieg studieren. Fiir mich sind schon sehr frith ein paar
Autoren wichtig geworden, die alle weggegangen waren,
jemand wie Schidlich, Kunert und so weiter. Da fragt
man sich wirklich, wo die dann in der Literaturgeschichts-
schreibung bleiben.

Wilke: Wir bedanken uns fiir dieses Gesprich.



