
The Memminger case involved the Bavarian government's 
decision to expropriate a doctor's private records containing the 
names of 500 women who had terminated pregnancies over a 
period of two decades. Their names were published (many were 
practicing Catholics), all were investigated, and 200 were crimi­
nally convicted based on a judge's refusal to accept their "hard­
ship" certification. Most of the latter faced sentences of D M 900-
1500 in fines or 30 days in prison and were subsequently registered 
in police computers as having criminal records. It was later 
reported that one of the judges involved had an adopted child, 
another had compelled his girlfriend to have an abortion during 
the period in question; neither was removed from the case based 
on conflict of interest. See "Magdalena wehrt sich, Memminger 
Hexenjagd geht weiter," Emma, Nr. 7, July 1990, pp. 4-5. 

l8Barbara Bertram, "Zurück an den Herd?" Spiegel Spezial, Das 
Profil der Deutschen, Nr. 1,1991, pp. 62-66. 

'The Family Ministry has refused to subsidize Pro Familie(the 
German "Planned Parenthood") which provides contraception 
and abortion information on 120 Western centers. 

20Forster and Roski, op. cit., p. 89. 
2 1Compiled by Schenk, op. cit., the study focuses primarily on 

conditions in the Eastern metropole, drawing from data collected 
prior to the end of 1989. 

2 2Eva Kolinsky, Women in West Germany, Oxford/New York/ 
Munich: Berg, St. Martin's Press, 1989, p. 186ff. 

23Geissler, op. cit., p. 185. 
2481 % subsequently enrolled in short-term, 50% in more exten­

sive continuing education courses usually running from 8 am to 5 
pm—which means they remain dependent upon child care ser­
vices. If there is any analogy to be drawn between their plight and 
that of countrywomen who resettled to the FRG prior to 1989, the 
prognosis is not a particularly rosy one. Those women found 
themselves unemployed for longer periods than most of their 
fellow-travelers, added to the fact that a higher percentage of 
women eventually resorted to jobs beneath their level of formal 
qualification. See Anne Köhler, "Ist die Übersiedlerwelle noch zu 
stoppen? Ursachen-Erfahrungen-Perspektiven," Deutschland-
Archiv, 23. Jg., Nr. 3, March 1990, p. 428. 

25Daniela Dahn, presentation at the American Institute for 
Contemporary German Studies in Washington, D.C., April 16, 
1990, pp. 3-4. 

2 6Eva Kolinsky, "Political Participation and Parliamentary Ca­
reers: Women's Quotas in West Germany," West European Politics, 
Vol. 14, Nr. 1, January 1991, pp. 56-71. 

27See "Ministerinnen: Ein Bißchen zuständig," Der Spiegel, Nr. 
8,1991, p. 70, p. 73. 

2 8Even more indicative of things-to-come was Kohl's appoint­
ment of Claudia Nolte, a practicing Catholic from Thueringen; the 
youngest Member of the Bundestag, Nolte (25) will head the 
parliamentary Task Force on Women and Youth. Maria Michalk, 
a fervent Catholic from Dresden's Sorbin community, has been 
named to head the CDU-caucus group deliberating this issue. 
Both women are being used by Conservatives to demonstrate that 
a "silent majority" in the East wants to terminate the "trimester" 
approach country-wide. 

29See Leslie Lipschits and Donald McDonald, eds., German 
Unification—Economic Issues, Occasional Paper 78, Washington, 
D.C.: The International Monetary Fund, 1990. 

'"Hanna Schissler, commentary presented during the panel on 
"Unification and Implications for Gender Issues" at the Fifteenth 
Annual Meeting of the German Studies Association in Los Ange­
les, September 27-29,1991. 

^Deutsche Schüler im Sommer 1990—Skeptische Demokraten 
auf dem Weg in ein vereintes Deutschland. Deutsch-deutsche Schüler­
befragung 1990, Hrsg. Deutsches Jugendinstitut e.V., DJI 
Arbeitspapier 3-019, Munich, 1990, p. 33ff. 

AUSSICHTSREICHE 
RANDFIGUREN? 

Eva Kaufmann 
Humboldt Universität 

Hier soll auf eine Publikation aufmerksam gemacht 
werden, die für all die aufschlußreich sein könnte, die sich 
für die Geschichte der DDR-Literatur, speziell die der 
schreibenden Frauen und deren Geschicke nach dem 
Zusammenbruch der DDR interessieren. In einem Buch 
mit dem anspielungsreichen Titel Gute Nacht, du Schöne^ 
äußern sich zwölf Autorinnen aus den Neuen 
Bundesländern zwischen März 1990 und Januar 1991 über 
ihr Leben und Schreiben in Vergangenheit und Gegenwart. 
Seit Frühjahr vergangenen Jahres ist die Frage Mode 
geworden, ob es überhaupt so etwas wie DDR-Literatur 
gegeben habe. Darauf reagieren in dieser Publikation einige 
Betroffene unmittelbar, und sie finden, daß JA. Im übrigen 
veranschaulicht das schmale Bändchen auch, daß—und 
warum—diese Literatur nicht nach Art von Kartenhäusern 
in sich zusammenfiel wie der Staat, in dem sie existiert 
hatte. 

Es war durchaus nicht selbstverständlich, daß sich 1990 
ein Dutzend jüngerer und älterer Autorinnen zu einer 
publizistischen Unternehmung zusammenfanden, die eine 
bestimmte Gemeinschaftlichkeit ausdrückt. Auch 
Schriftstellerinnen waren von der Wucht und 
Geschwindigkeit überrascht, mit der sich die 
Veränderungen in der DDR vollzogen. Da jeder Tag neue 
unerwartete Wendungen brachte, mochte es heikel 
erscheinen, Tagesmeinungen zu fixieren und öffentlich zu 
machen. Im übrigen hatten sich die meisten dieser 12 
Autorinnen früher publizistisch kaum betätigt. Die Idee 
der Herausgeberin Anna Mudry kam den Beteiligten 
dennoch gelegen; sie war angetan, die notwendige 
individuelle Selbstverständigung zu stimulieren. Den 
meisten schien zudem das vorgeschlagene kommunikative 
Schreibvorhaben, nämlich Zwiegespräche mündlicher oder 
schriftlicher Natur zu organisieren, attraktiv. Die 
Partnerinnen sollten sich nach eigener Wahl zusammentun. 
Der Gedanke, das Projekt dialogisch anzulegen, wirkte auf 
einige beflügelnd. An Gerti Tetzner gewandt, beschreibt 
Brigitte Burmeister den Vorgang so: 

Ich stecke in einem Chaos und warte beklommen 
darauf, mit welcher Krankheit mein Körper antworten 
wird auf das psychische Unvermögen, zu verarbeiten, 
was geschieht. Schreiben ist erfahrungsgemäß eine 
Hilfe, nur bin ich von mir aus kaum in der Lage, sie zu 
ergreifen. Deshalb sind äußere Anforderungen, wie 
dieser Briefwechsel, gut für mich. Ich könnte meinem 
wirren Geist nichts entlocken ohne die Annahme, 
jemand will mich hören, eben Du (36). 

Und Gerti Tetzner begründet ihr Zutrauen zum 
Briefwechsel, weil Briefe "einander nicht ins Wort" fielen 
"wie Gesprächspartner" (37), und weil sie im Zeitalter von 
Anrufbeantwortern und Telefax "Reste einer Kultur des 
Überflusses" (36) darstellten. Im übrigen kommt die 
Briefform, auch wenn das Ganze im Hinblick auf 
Veröffentlichung inszeniert ist, dem Bedürfnis nach 
Spontaneität, Vorläufigkeit und Subjektivität entgegen. 
Soweit der Plan des Vorhabens. 



Er konnte, wie sich zeigt, nur bruchstückhaft verwirklicht 
werden. Lediglich drei "Zwiegespräche" kamen überhaupt 
zustande (Brigitte Burmeister und Gerti Tetzner, Annett 
Gröschner und Maja Wiens, Helga Königsdorf und 
Rosemarie Zeplin), und letzteres erweist sich überdies als 
Dokument eines Scheiterns. Die Beiträge von Brigitte Struzyk 
und Anna Mudry lassen erkennen, welche Partnerin 
ausgeschieden ist: bei Struzyk in Zusammenhang mit den 
"bekannten Attacken" (137) Christa Wolf und bei Anna 
Mudry die Dokumentarfilmerin Heike Misselwitz. 
Erkennbar ist auch, daß Struzyk und Mudry nach den 
Absagen zunächst auf ihre eigenen Beiträge verzichten 
wollten, sich dann doch anders entschieden und Lösungen, 
zum Teil auch Notlösungen für ihre Textteile fanden. Bei 
Kerstin Hensel, Angela Krauß und Helga Schütz fehlen 
Indizien für eine bestimmte Adressatin. Offensichtlich war 
Elke Erb zeitweilig beteiligt, denn ihr Name erscheint 
irrtümlich auf der Autorinnenliste des Buchumschlags— 
fürwahr eine selten grobe Flüchtigkeit des Verlages. Echte 
Briefe, wenn auch anders geartete als ursprünglich 
vorgesehen, stammen von Brigitte Struzyk (an den Verlag) 
und von Gabi Kachold (Absagebrief an die Herausgeberin). 
Kerstin Hensel fügt ihrem Text die Bezeichnung "aus meinem 
Sudelbuch" bei, Helga Schütz bietet ein sorgsam geformtes 
Stück Prosa, und Angela Krauß präsentiert ihren Beitrag als 
"Brief an meine russische Freundin Tatjana Nabatnikowa." 

Diese Aufzählung zeigt, wie wenig von dem 
ursprünglichen, gutgedachten Plan zu retten gewesen war. 
Angesichts der einschneidenden geschichtlichen 
Veränderungen, die auch die materielle und geistige Existenz 
all dieser Autorinnen unmittelbar berühren und angesichts 
auch der Kampagne in Medien der alten Bundesländer um 
Christa Wolf (siehe GDR Bulletin 1/91) sind all die Einbußen 
nicht zu verwundern. Auf seine Weise stellt der "Rückblick" 
der zwölf Autorinnen ein interessantes Zeitdokument dar. 

Das allein wäre wohl doch etwas mager. Warum lese ich 
dieses Buch dennoch mit einer gewissen Spannung? Gibt 
vielleicht gerade diese die zahlreichen Brüche und Defizite 
offenbarende Form anschauliche Auskünfte über das, was 
einst an DDR-Literatur und speziell an der von Frauen 
geschaffenen geschätzt worden war? Ergeben sich dabei 
vielleicht auch Anhaltspunkte im Hinblick auf die 
menschliche und künstlerische Substanz, von der die 
Autorinnen künftig zehren könnten. In diesem 
Zusammenhang beschäftigt die Frage, ob sie über (ihre) 
literarischen Konzepte debattieren, wie sie sich zum Beispiel 
zu der gegenwärtig kontrovers2 diskutierten Frage des auf 
Gesellschaft bezogenen Engagements verhalten. All das 
berührt auch das Problem, ob und in welchem Maße die 
Eigenart, Leistungen wie Fehlleistungen, dieser Literatur 
von der Zensur und der Funktion der "Ersatzöffentlichkeit" 
bestimmt war, und was demzufolge nach Wegfall dieser 
Faktoren von und für die Schriftstellerinnen bleibt. 

Interessant wird der Band vor allem auch durch die 
Beteiligung zweier Generationen; vertreten sind Autorinnen 
von Jahrgang 1935 bis 1964. Aus naheliegenden Gründen 
reflektieren die Jüngeren weniger über die Vergangenheit, 
über die Probleme von Verstrickung von Schuld, Repres­
sion und Widerstand, als die Alteren (Burmeister, 
Königsdorf, Mudry, Schütz, Struzyk, Tetzner). Andererseits 
sind auch innerhalb der "Mütter -" und der 
"Töchtergeneration" wesentliche Unterschiede im Hinblick 
auf Schreibmotivationen zu beobachten. 

Gerti Tetzner (Jg.1938) zum Beispiel betont, daß ihre 
Schreibanfänge, verbunden mit der Suche nach neuer 
Lebensorientierung, "nicht spielerisch" (48) gewesen seien. 

Für Brigitte Burmeister (1940) dagegen, die aus Ungenügen 
an literaturwissenschaftlicher Arbeit zu schreiben 
begonnen hatte, waren Lust am Experimentieren, am 
Finden einer eigenen Sprache die ausschlaggebenden Im­
pulse. Die Jüngste in diesem Band, Annett Gröschner 
(Jg.1964) erklärt ihren ursprünglichen Zugang zur Literatur 
mit existentieller Not. Sie habe, indem sie den 
"Selbstmorden" (101) von Inge Müller und Silvia Plath 
nachging, sich selbst davor bewahrt. Kerstin Hensel 
(Jg.1961) spricht von ihrer "Lust auf Beschreibung der 
Weltläufe in ihren irren monströsen Ausgängen" (116), 
von "früher Ausprägung einer eigenen Poetik" (118). Diese 
vier Beispiele zeigen, in welch unterschiedlicher 
Gewichtung sich in den Schreibansätzen Ethisches und 
Ästhetisches mischen. 

Im Streit um DDR-Literatur und also auch um ihre 
Schriftstellerinnen sagen die einen, DDR-Literatur sei den 
Westmedien zu verdanken, andere machen dafür die 
Zensur verantwortlich und wieder andere den 
Erwartungsdruck, der von den Lesern ausging. Auf diese 
Weise werden Schriftstellerinnen zu reinen Objekten. 
Zweifellos ist die literarische Arbeit von vielen äußeren 
Faktoren, auch den genannten, beeinflußt worden; 
bestimmend für ihre Substanz ist jedoch mit Sicherheit 
das, was die Literatur selbst geleistet, beziehungsweise 
verfehlt hat. Auf diese äußeren Faktoren kommen die 
meisten der zwölf Autorinnen auch zu sprechen. Und da 
zeigt sich, daß allein das Verhältnis zu den Lesern überaus 
kompliziert ist und entsprechend differenziert reflektiert 
wird. Helga Schütz formuliert ihren Beitrag in direkter 
Auseinandersetzung mit der gerade auf Hochtouren 
laufenden Pressekontroverse. Sie spricht von ihrem 
damaligen Gefühl, "mit dem Leser im Bunde, dem Zensor 
durch die Lappen" (17) gegangen zu sein. Jetzt scheint ihr 
das Bild des Glühwürmchens (des sich eigentlich nur 
selbst beleuchtenden Wesens) angebracht. Sie wolle 
vermuten, daß diese "selbstverpflichtete" Literatur, 
wenngleich "flügellos," dennoch "die Träume des 
Machtapparates" gestört habe, daß sie "nicht ohne Wirkung 
auf den Lauf der Dinge im Jahr '89" (22) gewesen sei. 

Uber eine andere Seite des—früher wie heute 
umstrittenen—Verhältnisses Literatur und Volk äußert 
sich Gerti Tetzner. In einer Fabrik habe sie die Erfahrung 
gemacht, daß Arbeiterinnen im kleinen Kreis, aber nie 
öffentlich über ihre unzumutbaren Arbeitsverhältnisse 
sprachen, dies aber von der Schriftstellerin erwarteten. 
Einerseits durch das Vertrauen geschmeichelt, empfand 
sie sich andererseits auch benutzt: 

Ich fühlte mich in keiner Weise zu ihrem Mund 
berufen oder gar zu irgend jemandes Führung. Für 
mich war Volk nichts außerhalb von mir und auch 
kein Abstraktum. Wie könnte ich Mund so vieler 
verschiedener Individuen sein? Wenn ich mich in 
einen anderen Menschen hineinzuversetzen und für 
ihn zu sprechen versuchte, könnte ich ihn bestenfalls 
zitieren, im übrigen aber nur in meiner Sprache 
erfinden. Frei wird er erst, wenn er über das Seinige 
selbst und in seiner Sprache spricht (40). 

Warum jetzt noch Erfahrungen einer Schriftstellerin in 
einem Produktionsbetrieb und ihre Skrupel gegenüber 
Arbeiterinnen auskramen? Wer interessiert sich heute 
noch für derlei vergangene Experimente, Illusionen, 
Mißverständnisse? Mir scheint interessant, daß Gerti 
Tetzner, als sie in einer Zeit, da der "Bitterfelder Weg" 



längst stillschweigend ad acta gelegt worden war, auf 
eigene Faust in eine Weberei arbeiten gegangen war, zu 
Überlegungen kam, die sich gegen die gerade auch unter 
den alten Machtverhältnissen übliche, oft demagogische 
Entgegensetzung von Schriftstellern und Volk richteten. 
Der Anspruch, sich in den Volksbegriff einzuschließen, 
findet sich auch bei Maja Wiens; in ihrer Auseinandersetzung 
mit der BRD, die sie nicht als heimatlich empfindet, betont 
sie "Wir sind auch das Volk" (104). 

Rosemarie Zeplins Selbstverständnis steht in starkem 
Kontrast zu dem Helga Königsdorfs. Wohl fühle sie "tief 
verstrickt in alles," aber "ohne Sendungsbewußtsein und 
ohne das Selbstwertgefühl, das die individuelle Existenz 
auf eine historische Dimension bezieht." Aus der Position 
solcher "Fremdheit" (83) hatdiese Autorin allerdings äußerst 
scharfsinnige Analysen von DDR-Wirklichkeit gewonnen, 
zuletzt in dem Sommer 1989 fertiggestellten, aber erst 1991 
erschienenen Roman Der Maulwurf oder Fatales Beispiel 
u <eibl icher Ciradl in igkeit. 

Auch Brigitte Burmeister sieht ihr Eingebundensein in 
DDR-Literatur sehr differenziert. Sie habe ihren ersten 
Roman^n(/t'B oder Vom Aufenthalt in der Fremdeaus tiefer 
Skepsis gegenüber der Verpflichtung zu jeglicher Botschaft 
geschrieben. Jetzt betrachte sie diesen Roman als "ein 
ziemlich genaues Psychogramm, (m)ein Stück DDR-
Wirklichkeit, trotz und wegen der eigentümlichen 
Realitätsferne oder Fremdheit." Seine gesellschaftliche 
Zugehörigkeit definiere sich nicht allein durch die Rezeption, 
sondern auch durch den "Erzählton" (35). 

Will man ein historisch genaues Bild von DDR-Literatur 
und vor allem ihrem kritischen Teil machen, dann kann 
man die hier reflektierten Sachverhalten nicht außer Acht 
lassen. Gründlich ist vor allem der Behauptung 
nachzugehen, daß gerade die "kritische Literatur" in der 
DDR, eben auch im Widerstand gegen einen 
anachronistischen Machtstaat "ins Gestrige geraten" sei 
und somit "für ein Kapitel in der Literaturgeschichte"3 

nicht in Frage käme. Kerstin Hensel polemisiert gegen den 
Vorwurf, DDR-Literatur habe sich in ihrer Reibung am 
Staat erschöpft, "ob sie nun dafür, dagegen oder dazwischen 
war." Und sie resümiert: "Die sich abhängig von der 
Staatspolitik sahen, brachten keine wirkliche Kunst 
zustande, sondern hohle Hymnen oder illustrierte 
Bauchschmerzen" (120). 

Anna Mudrys Idee, ein Buch nur mit Schriftstellerinnen 
zu machen, und die Bereitschaft des Verlages, auf dieses 
Projekt einzugehen, sind Symptome dafür, daß die 
rückblickenden Autorinnen in einem nicht näher d ef inierten 
Zusammenhang gesehen werden, den freilich keine der 
Beteiligten—aus verschiedenen Gründen—als 
"Frauenliteratur" bezeichnen würde. Wohl hat die 
Herausgeberin recht, wenn sie in den Beiträgen "spezifisch 
weiblich-männliche Konflikte" (13) kaum artikuliert findet; 
die sind offensichtlich für weibliche Lebenszusammen­
hänge, wie sie sich in diesen Texten ausdrücken, 
nebensächlich. 

Es ist wohltuend, daß die zwölf Frauen, gerade auch 
vom Frauenstandpunkt aus nicht einheitlich und eintönig 
argumentieren. Gabi Kacholds Einwand gegen das Projekt 
richtet sich ausdrücklich gegen sein formales Zentrum, das 
Briefprinzip. Sie wertet die "Briefkonversation" als Zeichen 
dafür, daß sich Frauen "noch nicht trauten, frei zu schreiben" 
und "frei zu leben" (124), weil sie die eigene Existenz immer 
noch über Kinder, Männer oder tröstende Freundinnen 
definierten. Inwiefern der vorliegende Band eine solche 
abstrakt formulierte Kritik bestätigt, kann jede(r) selbst 

beurteilen. Mir scheint die allgemein gesehen stichhaltige 
Befürchtung im konkreten Fall gegenstandslos. Eher möchte 
ich Kerstin Hensel in der Festeilung recht geben, "daß die 
Schriftstellerinnen der DDR, wenn sie sich einigermaßen 
gegen Ewiggestriges zur Wehr setzten, sich in keine 
Weibchenrolle" (122) hätten drängen lassen. 

Diesen kontroversen Aussagen wäre angesichts der 
Tatsache, daß mehrere Autorinnen über die Bedeutung von 
Kindern für die Schriftstellerinexistenz reflektieren, genauer 
nachzufragen. Kachold sagt schroff, sie habe sich bis jetzt 
keine "aufdrängeln" (125) lassen. In den Äußerungen zum 
Verhältnis von Muttersein und Schreiben ist (bei Gröschner, 
Hensel, Mudry, Struzyk, Tetzner, Wiens) von 
"Weibchenrolle" nichts zu spüren. Brigitte Struzyk erklärt 
lakonisch, "für mich, die ich mit vier Kindern 'alleinstehend' 
bin, war der Schritt in die Bundesrepublik nicht 
erwägenswert" (136). Hensel erwähnt im Nebensatz, sie 
habe zu Zeiten der DDR "in drei verschiedenen 
Kellerwohnungen mit einem Kleinkind und jeweils vier bis 
sechs Ratten, mit wenig Geld und vielen Freunden gelebt" 
(120) und ohne Angst geschrieben. Annett Gröschner hatte 
sich unter DDR-Bedingungen für ihr Kind entschieden, 
"aus der Überlegung heraus, daß ich materiell irgendwie 
durchkommen würde, ohne meinen Traum von Schreiben 
aufgeben zu müssen. Jetzt bin ich mir nicht mehr sicher" 
(89). Sich als Schriftstellerin "alleinerziehend" zu behaupten, 
eine in der DDR-Literatur häufige Erscheinung, war nicht 
nur in der Biographie, sondern auch für die literarische 
Substanz von Belang. Auch das dürfte sich nun merklich 
verändern. War es früher mühselig genug, Schreiben und 
Kind, meist ohne männlichen "Beistand," zu vereinbaren, 
so erscheint dies unter den neuen sozialen und kulturellen 
Bedingungen unvergleichlich schwieriger. Die 
Erfahrungen, von denen Annett Gröschner im 
Zusammenhang mit einer scheiternden "Mütterwohnge­
meinschaft" (88) schreibt, sind symptomatisch. 

Keine der Autorinnen spricht davon, daß sie als 
schreibende Frau, auch wenn sie es schwer habe, einen 
Bonus, etwa besondere Bewertungsmaßstäbe, erwarte. Im 
Gegenteil. Hensel ist darin ganz radikal: "Eine 
Schriftstellerin muß schreiben müssen und können wie ihre 
männlichen Kollegen" und sich ohne "Gewimmer" dem 
männlich dominierten Kunstbetrieb stellen. Der Preis, den 
sie für solche hohen Ansprüche wahrscheinlich ihr Leben 
lang zu zahlen habe, sei Isolation (122). Ähnlich äußerten 
sich andernorts auch Irmtraud Morgner, Helga Königsdorf 
und andere. 

Wenn die Autorinnen über ihre künstlerische Arbeit 
reflektieren, verbinden sie diese auffallend oft mit dem 
Begriff Lust. Daß Frauen über harte kreative Arbeit 
schreiben, ohne sie zu verklären oder zu mystifizieren, mag 
damit zusammenhängen, daß sie Zeit und Gelegenheit 
zum Schreiben meist einem kräftezehrenden Alltag abringen 
müssen. Alltag ist für die Autorinnen dieses Bandes ein 
überaus zwiespältiges Phänomen. Hensel sieht Alltag als 
etwas, vor dem sie sich retten (117), aus dem sie 
"weggetreten" sein mußte, um ihn den Lesern "in 
irgendeiner Art weltbezogen zur tieferen Einsicht" (119) 
freizugeben. Für Helga Schütz gewinnt Alltag als 
Lebenspraxis, als Schreibgegenstand und als ästhetisches 
Problem zentrale Bedeutung. Für sie definiert sich DDR-
Literatur wesentlich, beispielsweise in ihrer 
Anekdotenhaftigkeit,ausdem Alltag, aus seiner "bleierne(n) 
Schwere" (23). Sowohl Helga Schütz als auch Kerstin 
Hensel sehen sich veranlaßt, die Leser, weil sie allzusehr 
auf eine dem Alltag verpflichtete Literatur eingeübt waren, 



für das "über den Alltag hinausreichende Wort" (22) zu 
gewinnen. 

Kaum eine Autorin, die in diesem Band nicht über alte 
und neue Machtverhältnisse, über den dahinschwindenden 
Staat DDR und "Einigvaterland" (58), über Heimat und 
"Vaterlandslosigkeit" (60) und über die Gründe, in der DDR 
geblieben zu sein, nachdächte. Unverhüllt spricht sich die 
Verblüffung über die nicht ganz unbekannte, dennoch 
überwältigende Macht des Geldes aus, der gegenüber die in 
der DDR entwickelten Widerstandsformen sinnlos seien. 
Von erfreulichen Erfahrungen mit den neuen 
demokratischen Strukturen und Mechanismen ist kaum 
etwas zu lesen. Die Rede ist von Manipulierung durch Geld 
statt "Manipulierung durch Ideologie" (43), von Macht des 
Geldes anstelle von "Macht der Ideologie" (88), von 
"verkrampften Karnevals unter wechselnder Diktatur" (121). 
Die rigorose Kritik gegenüber den diktatorischen 
Machtverhältnissen in der DDR hält sie keineswegs davon 
ab, die Konsequenzen, die die "Restauration des 
Kapitalismus" (120) mit sich bringt, beim Namen zu nennen. 
Wie auch sollten Schriftstellerinnen, die unter DDR-
Bedingungen gegen Leistungsgesellschaft und 
Konsumdenken öffentlich polemisiert hatten, nun plötzlich 
die Marktwirtschaft loben? 

In vielen Dingen durchaus unterschiedlicher Meinung, 
sind offensichtlich alle auf der Hut vor einem Nationalgefühl, 
das gegen andere Völker borniert abschließt. Es sei 
wohltuend zu wissen, "daß Deutschland nicht die Welt ist" 
(59). Auch und vielleicht gerade angesichts der Tatsache, 
daß überall in der Welt die Nationalismen blühen und 
mörderische Konsequenzen offenbaren, kommt Stolz nicht 
auf, "eine Deutsche zu sein" (43). Gerti Tetzner erklärt im 
Weiteren, "eine Nation im Sinne von Heimat" habe sie nicht, 
"nur diese aus Orten der Liebe zusammengesetzte" (43ff.) in 
verschiedenen deutschen Landschaften, und in Norwegen, 
dem österreichischen Burgenland, in Südsibirien und der 
kasachischen Steppe. In indirekter Polemik gegen eine 
Tendenz, östliche Beziehungen als unaktuell abzutun, wird 
nachdrücklich die Freundschaft zu polnischen und 
russischen (126ff.) Freunden betont. Maja Wiens schreibt: 
"Ich merke für mich, daß mir Polen viel näher liegt als die 
Bundesrepublik, ich hatte immer erwogen, DORTHIN zu 
gehen, wenigstens für einige Zeit. Ich möchte mich immer 
bei Ewa und Krzystof entschuldigen für die Deutschen, zu 
denen ich mich oftmals nicht zugehörig fühle" (90). Dieses 
Deutschland mache "sich schon wieder schuldig an den 
Völkern Osteuropas ebenso wie an denen der dritten Welt" 
(104). 

Was liegt näher, als daß sich Schriftstellerinnen zu ihrem 
Medium, der deutschen Sprache äußern. Sie sehen und 
bewerten Sprache nicht losgelöst von der täglichen Nutzung. 
Dazu Gerti Tetzner: "Selten habe ich Sprache, die sich als 
gemeinsame Muttersprache gebärdet, so wenig als Heimat 
empfunden wie jetzt" (37). Verschiedentlich wird die im 
Herbst 1989 auf den Straßen sich offenbarende 
Sprachfähigkeit der vordem Sprachlosen gerühmt. Nun 
aber, seit Frühjahr 1990breite sich schon wieder das Bedürfnis 
nach Schweigen aus. Nachdem der alte Funktionärsslang 
die Macht verloren hat, habe sich das Verhältnis von Rede 
und Macht nicht prinzipiell gewandelt. Gegen die nun 
modisch gewordene Flottheit der Mediensprache setzen die 
Autorinnen, und das hängt nicht nur mit der Briefform 
zusammen, eine klare, unaufgeputzte Sprache. 

Nicht wenige Autorinnen sprechen von Hoffnung, 
verbinden diese aber nicht mit Gedanken an Hilfe von 
anderen oder von außen. Sie bauen allein auf die eigene 

Kraft, wohl wissend, wie erschöpfbar diese ist. Keine 
lamentiert, obwohl die materiellen Aussichten alles andere 
als rosig und die Chancen, bei Verlagen Manuskripte 
unterzubringen, unsicher sind. Schon ist deutlich, daß 
man vom Schreiben, auch bei eingeschränkten materiellen 
Ansprüchen, nicht werde leben können, daß man Jobs 
annehmen und Zeit fürs Schreiben einbüßen werde. Damit 
hält sich keine auf. Allenthalben wird die Absicht bekundet, 
unbedingt weiterschreiben zu wollen, auch, weil es 
genügend alte und neue Stoffe gäbe. Hensel meint lapidar, 
keine von ihnen sei je gezwungen worden, "Schriftstellerin 
zu werden," keine könne sich also beklagen. Aber: "Die 
kommenden Schriften werden weiterhin Anklagen gegen 
jegliche Diktatur sein. Das hypertrophierte Land, in dem 
wir leben, hat seine Widerlichkeiten getüncht. Wir haben 
allen Grund zum Schreiben" (123). Annett Gröschner 
resümiert: "Uns bleibt das Sezieren dessen, was in und um 
uns passiert" (115). Sie reden also in concreto von künftigem 
Engagement, obwohl absehbar ist, daß das nicht im 
"Markttrend" liegt. Es ist deutlich, daß sie nicht hinter 
ihre, unter den alten Verhältnissen erarbeiteten 
Kunstansprüche, und das heißt, Selbstansprüche, 
zurückgehen wollen. Sie wissen um die Mechanismen der 
neuen Literaturmarktverhältnisse, die von Machtfaktoren, 
vom "Geschmack" bestimmt werden. "Den Geschmack, 
(der das Geld gibt oder nicht gibt) bestimmt die Mode. 
Mode ist Zensur" (121). 

Im Unterschied zum Titel Gute Nacht, du Schöne, der 
nach Absage klingt, ist dies Büchlein in keiner Weise 
resignativ. Aus den gegenwärtigen Bedrängnissen suchen 
die zwölf Autorinnen nicht Zuflucht bei neuen utopischen 
Konstruktionen. Ihre Widerstandskraft verstehen sie vor 
allem—analog zu der vor dem Herbst 1989 geübten Praxis— 
als alternatives Denken, Fühlen und Handeln. Insofern 
stellt dieses Buch ein Stück Gegenkultur dar, ohne 
Programmatik, ohne heroische oder märtyrerhafte Posen. 
Brigitte Burmeister hat die im Buch vorherrschende 
nüchterne Haltung einleuchtend begründet: 

Wir haben keine Macht, aber Spielraum. Wir haben 
keine Posten, keinen Ruf, kein Vermögen zu verlieren, 
uns bricht keine Welt zusammen.... Wir müssen nicht, 
weil der Sozialismus gescheitert ist, den 
Kapitalismus... für unveränderbar halten.... Und wir 
können, wenn wir schreiben, das für mich einzig 
wirkliche Privileg der "Kulturschaffenden" nutzen: 
etwas eigenes herzustellen, dessen Gebrauch teilbar 
ist, und sei es unter wenigen (59). 

Von diesen Randfiguren, die in des Wortes Doppelsinn 
aussichtsreich sind, läßt sich einiges erwarten. 

Anmerkungen 

'Alle Zitate im Text beziehen sich auf Gute Nacht, du Schöne. 
Autorinnen Micken zurück, Sammlung Luchterhand 969 (Frank­
furt a. M. : Luchterhand, 1991). 

2 Vgl. Bernd Hüppauf, "DDR-Literatur vor der Moderne," in: 
Text und Kritik. Sonderband, hrsg. v. Heinz Ludwig Arnold und 
Frauke Meyer-Gosau, München 1991, S. 220, und Michael 
Hof mann, "Ästhetische Erziehung und Ästhetik des Widerstands. 
Kunstautonomie und Engagement des Kunstwerks bei Schiller, 
Marcuse und Peter Weiss," in: Weimarer Beiträge, 37.6 (1991): 
219ff. 

3Hüppauf, a.a.O. S. 228. 


