Susanne Ledanff
University of Canterbury, New Zealand

Trauer und Melancholie: “Weibliche”” Wenderomane zwischen 1993 und 1994

Die Rede von der “Trauerarbeit” als Auftrag, die Verlust-
und Umbruchsproblematik der ehemaligen DDR-
Intellektuellen nach der Wende unter diesem psycho-
logischen Schlagwort in Angriff zu nehmen, kam in der
essayistischen Flut in den ersten Jahren der deutschen
Vereinigungsdebatte auf. Der Begriff, sowie andere sozial-
psychologische Erkldrungsmuster fiir die Traumata der
deutschen Wiedervereinigung, u.a. die Themen der
deutschen defizitiren Vergangenheitsbewiltigung, die
“Unfahigkeit zu trauern,” sowie die Frustrationen aus den
wechselseitigen Projektionen im VerstandnisprozeB, spielte
in den Medien eine nicht unproblematische Rolle.' Brigitte
Burmeister, deren Roman Unter dem Namen Norma® (1994)
bei seinem Erscheinen fast einhellig als einer der
wichtigsten, in jedem Fall literarisch anspruchsvollsten
Romane zum Thema Wende’ eingeschdtzt wird, hat sich in
ihrem Gesprach mit der Psychoanalytikerin Margarete
Mitscherlich, der Mitautorin des neu aktualisierten Stan-
dardwerks Die Unfdhigkeit zu trauern, gegen eine psycho-
logisierende Kritik an der DDR-Vergangenheit gewehrt,
dagegen, “daB eine ganze Gesellschaft sozusagen psychiatri-
siert wird.”® Aber nicht nur als sozialpsychologisches
Erkldrungsmuster und als Medienthema ist der Begriff der
“Trauerarbeit” ein allzu klischeehaftes Produkt des Wende-
schocks. Literatur, die sich auf diese Schlagworte der
ostdeutschen Verlustproblematik in unreflektierter Weise
einlieB, lief die Gefahr der frithen Tone von verstindlicher,
aber literarisch problematischer Verlustanalyse und tra-
gischer Verunsicherung, die in den Medien demonstriert
wurde. Aber gab es iiberhaupt eine solche auf die Schlag-
worte der “Trauerarbeit” im engeren Sinne festzulegende
Literatur? Um diese Frage soll es in dem vorliegenden
Beitrag auf die Riickblicke der frithen Zeitromane der Nach-
wendezeit gehen und um die zu jener Zeit erhobene Fest-
stellung, daf} solche literarischen Verlustbilder nicht zufillig
eine bestimmte, der Wendeproblematik ‘angemessene’
Tradition weiblicher Schreibweisen auf den Plan riefen.

Literarische Trauerarbeit und “weibliche Wende-
romane”?

Die hier vorgestellten drei Romane, neben Brigitte
Burmeisters Unter dem Namen Norma, der Roman der
Autorin Helga Konigsdorf Im Schatten des Regenbogens5
(1993) und das Erstlingswerk Marion Titzes Unbekannter
Verlust® (1994), sind Prosawerke, in denen nicht nur
weibliche Schreibtraditionen anzufinden sind, sondern auch
die psychosozialen Schlagworte der ostdeutschen Verlust-
problematik das offenkundige und teilweise hochst

dramatisch formulierte Erzdhlanliegen bilden. Besonders bei
Helga Kénigsdorf sind die Parallelen der psychologischen
Problematik ihrer Romanfiguren mit den nach 1989
geduBerten Bekenntnissen der Autorin zur eigenen, politisch
reflektierenden ““Traverarbeit” uniibersehbar: die Einsicht in
“Irrwege der Geschichte” und den problematischen,
nichtsdestotrotz schwer aufzugebenden sozialistischen
Utopieglauben.7 Die publizistische Aktivitit dieser Autorin
nach der Wende, die mit einer ungewdshnlichen Menge von
Essays, Dialogbeitragen, Interviews und Dokumentar-
material vertreten ist'—unter anderem in dem Sammelband
weiblicher Abschiede von der DDR Gute Nacht du Schéne.
Autorinnen blicken zuriick—hat im iibrigen zum Bild einer
aktiven weiblichen Beteiligung an der DDR-Geschichts-
bewiltigung beigetragen. Nicht aber solch “weibliche,”
deutlich auch in feministischer Solidaritit vorgefiihrte
Gesprichsoffenheit in der frithen Publizistik zum Wende-
schock, soll hier fiir die Uberpriifung der These einer
Wahlverwandschaft von “Weiblichkeit” und “Wende”
herangezogen werden. Einschitzungen in der Sekundir-
literatur hat es bereits gegeben, etwa Eva Kaufmanns
Zusammenstellung von DDR-Schriftstellerinnen, wonach die
ehemaligen DDR-Autorinnen sich besonders intensiv und
verantwortungsbewuf3t mit der Wendeproblematik befassen.’
Solche Vermutungen oder Wunschbilder, bzw. auch die
leicht nachvollziehbare Tatsache, daB in der tiberwiegend
biographisch und retrospektiv angelegten Literatur zur
“Wende” natiirlich auch die DDR-Autorinnen vertreten sind,
sagen aber wenig aus iiber die literarische Bewiltigung des
Themas und die mogliche Rolle weiblicher Sprechweisen.
Erinnern wir uns: Eigentlich exemplarisch fiir die
Problematik des doppelten Verlusts der Reformutopie wie
der Fiirsprecherrolle des Schriftstellers in der DDR waren
Volker Braun und Christa Wolf, dies auch durch ihre
‘trauernden’ Kundgebungen in der Nachwendeoffentlichkeit
und im anschlieBend hier gefiihrten “Literaturstreit.” Von
Christa Wolf, und dies ist wichtig fiir die Umreissung der
hier zu diskutierenden spezifischen Schreibweisen litera-
rischer Trauerarbeit, wurde auch friih eine Poetik skizziert,
die sie symptomatischerweise in ihrem spiteren ver-
schliisselten und in mythische Verkleidungen ausweichenden
Roman Medea. Stimmen (1996) dann doch nicht ausfiilite.
In dem Essayband Auf dem Weg nach Tabou lenkt die
Autorin den Umgang mit der diffusen Trauer iiber den
Verlust der eigenen Geschichte—mit ihrer Gebrochenheit
und ihren Beschddigungen—in die aufklirerischen Bahnen
von authentischer Zeitzeugenschaft. Fiir das Objekt der
“Trauerarbeit” findet sie den Begriff des “Phantom-
schmerzes”: “Wohin wird die Geschichte geraten, die ja kein



GDR BULLETIN

Phantom ist, aber bei ihrem Verschwinden Phantomschmerz
hinterlassen wird?"'® Mit der Frage ist ein Auftrag an die
Schriftsteller verbunden, “die blinden Flecken in unserer
Vergangenheit zu erkunden und die Menschen in die neuen
Verhiltnisse zu begleiten.”

Genau diese Poetik, die ja das ganze Spektrum des
schmerzlichen Geschichtsverlusts in der Form einer
Gegenwartschronik umfaBt, hat—mit Ausnahme der hier
vorgestellten Beispiele—erstaunlich wenig unmittelbare
literarische Folgeschaft gefunden, aus bestimmten Griinden
namlich, die ich in einem ersten Abschnitt meiner
Untersuchung andeuten will. Erstens ist es eine bestimmite,
sogenannte “mittlere” Altersgeneration, die die beriihmten
vierzig Jahre in der inteilektuellen Treibhausatmosphire von
Abgrenzung, Hoffnung, Kritik und Gewthnung in der DDR
verbracht hat und bereit ist, diese nun der literarischen
Retrospektive zu unterziehen, d.h. iiberhaupt “Geschichts-
verlust” exemplarisch vor dem Hintergrund einer gelebten
Biographie zu formulieren. Melancholie, so werden wir in
unseren Beispielen sehen, wird explizit mit der Alters-
problematik der reflektierenden Personen verbunden.
Zweitens darf die frithere Rolle auf dem literarischen Parkett
der DDR nicht zu exponiert gewesen sein, um ‘“Trauer-
arbeit” und die Recherche der “blinden Flecken” nicht von
vornherein dem Fegefeuer der Kritik auszusetzen, die sich
bereits auf die Versdumnisse der ehemaligen DDR-Schrift-
stellerelite eingeschossen hatte (dies mag der Grund fiir
Christa Wolfs mythische Eskapismen gewesen sein). Und
schlieBlich fiihrt literarische Trauerarbeit in der Unmittel-
barkeit der Verlustbewiltigung zu Freudschen Erkldrungs-
mustern im Erzéhlen und Erinnern, die die melancholischen
Symptome aufspiiren und zerlegen. Ist vor allem durch den
letzten Punkt schon eine Nihe solchen Schreibens zu den
Traditionen der DDR-Frauenliteratur angedeutet? Eine
“Verwandtschaft” der Themen der Wendemelancholie mit
den spezifischen DDR-Traditionen weiblicher verinner-
lichter Sinnsuche wurde jedenfalls in der Kritik sehr deutlich
hervorgehoben. Sie erscheinen mir weit aufschluBreicher als
sonstige Vermutungen zu einer politisch bewufiten
“weiblichen Wendeverarbeitung.” Interessant ist nun, daB es
ein literarischer Neuling war, nimlich der Roman
Unbekannter Verlust der 1953 in Lichtenwalde bei
Chemnitz geborenen Redakteurin und Ubersetzerin Marion
Titze, der die Kritiker auf die Spur brachte, daB die
Freudthematik, die im Romantitel anspielungsreich
untergebracht ist, auch ein mit Verwunderung betrachtetes
Indiz des Uberlebenswillens der feministischen DDR-
Literatur war. Titzes Romantitel nimmt wértlich die
Freudsche Diagnose auf: “Man kann nicht deutlich
erkennen, was verloren wurde, und darf um so eher an-
nehmen, daB auch der Kranke nicht bewuBt erfassen kann,
was er verloren hat.”" Freud hatte in seinem Essay Trauer
und Melancholie den von der Trauer unterschiedenen
Zustand der Melancholie analysiert. Sie entsteht nicht

einfach nach einem Verlust des Liebesobjekts, sondern erst
eigentlich durch eine unbewuBte Krankung durch das der
Liebe unwiirdige Objekt. Da} es in Titzes Roman nicht
schlicht um eine “Ich-Verarmung” als Folge eines
“fragwiirdigen Verlusts”'?  sozialer Zugehorigkeit und
“DDR-Identitit,” sondern im Gegenteil um bereits zu DDR-
Zeiten herausgebildete Symptome von Melancholie und
Selbstherabsetzung  geht, zeigt bereits, daB die
Verlustproblematik sich keinesfalis auf das bekannte
Phinomen des Utopieverlusts einer Gruppe DDR-
Intellektuoeller eingrenzen 14Bt. Eher 1Bt sich, so wird es von
Iris Radisch formuliert, die Nachwendemelancholie als
“zeitgeschichtliche Krankheit” einer ganzen Generation
definieren, “die die DDR nicht miterbaut, sondern
miterlitten hat” charakterisiert.” In dieser unpolitischen, im
Zeitenumbruch ambivalenten Erinnerung gedeiht offen-
kundig die Tradition weiblicher Innerlichkeit auf den Spuren
der frithen Prosa Christa Wolfs besonders gut. Aber nicht
nur eine wegen der stilistischen Subtilitit dieses “weib-
lichen” Tonfalls gelobte Debiitautorin greift auf diese Mittel
zuriick, sondern auch der Roman Brigitte Burmeisters
enthélt die Bilder “ménnlichen Strebens” und “weiblichen
Beharrens” und “lehnt sich uniibersehbar bei Christa Wolf
und Irmtraud Morgner an,” was Katherina Débler als Indiz
dafiir anfiihrt, daB offenkundig die friilhen Wenderomane
eines zeigen: “Der Osten bleibt weiblich,”'* oder wie Iris
Radisch angesichts des “melancholischen Ausweises
weiblichen Widerstands,” sagt: *“Die DDR-Frauenliteratur
hat die DDR tiberlebt.”

Die folgenden Ausfithrungen zu den einzelnen
Romanen sollen zeigen, dal auch diese Diagnose zu kurz
greift, denn selbstverstindlich konnen Schreibweisen der
DDR-Frauenliteratur mit der neuerlichen Innenschau
einhergehen, miissen aber nicht. Auch die in der Kritik
erhobene Feststellung cines “naiven” Anachronismus im
Gebrauch dieser Stilmittel ist zu differenzieren. Daher eine
letzte einleitende Uberlegung. Zu fragen ist vielmehr
iberhaupt—und dies ist auch in der Sekundirliteratur zu den
Themen der Geschichtsverarbeitung, der Heimat-und
Identitdtsproblematik der ehemaligen DDR-Autoren nicht
genug untersucht worden—welche Poetiken und
Schreibweisen das Thema eventuell erforderte.'® So fiihrt
etwa Helga Ko6nigsdorf naheliegenderweise die Techniken
der differenzierten Darstellung des Geschlechter-
verhiltnisses in ihren zu DDR-Zeiten erschienenen
Romanen'” in der Nachwendeprosa fort und setzt, wie zu
sehen, das Mittel der schonungslosen Darstellung auch der
Schwiichen und Verfehlungen des eigenen Geschlechts,
wenn auch in gradueller Abgrenzung zum minnlichen
Verhalten, fiir die Introspektionen ein. Anders verhilt es
sich mit den Wende-Romanen Titzes und Burmeisters, die
erstmals die auf die Melancholieproblematik bezogenen Stil-
mittel “weiblicher Schreibweisen” vorfiihren. Burmeisters
einziger frilherer Roman Anders oder Aufenthalt in der



LEDANFF: “WEIBLICHE” WENDEROMANE

Fremde hat nichts mit den im Roman Unter dem Namen
Norma zu findenden Anklidngen an die DDR-Frauenliteratur
zu tun. Zu fragen ist, ob hiermit eine Art von Heimatstiftung
durch das Festhalten an DDR-Traditionen betrieben wird—
eine Frage, die zumindest bei Brigitte Burmeister, dieser
versierten, an den Anspietungstechniken des Nouveau roman
geschulten Autorin eine, wie noch zu zeigen, komplizierte
Beantwortung verdient, jedenfalls nicht, wie Katharina
Débler meint, einen “naiven” Riickgriff auf die Traditionen
weiblichen Beharrens darstellt. Gerade die Tatsache aber,
daB Burmeisters thematisch umfassendste Zeitchronik der
ersten Wendejahre, vielleicht des Nachwendeschreibens
tiberhaupt, die das Bild melancholischer Verunsicherung im
Osten, der Suche nach Geschichtsverarbeitung, der Ost-
West-Konfrontation, der Spitzelthematik, etc. fast kompen-
dienartig umfaBt, auch das Mittel weiblichen melan-
cholischen Reflektierens benutzt, 148t daran denken, daB die
“weibliche” Wendeverarbeitung gewissermafBen als eine
bewuf3t ins Spiel gebrachte Poetik prisentiert wird.

Wir werden uns also mit den Méglichkeiten, aber auch
den Schwichen dieser dem bekennntnishaften Schreiben
benachbarten psychologisierenden Wende-Literatur be-
schiftigen, in der dann auch der Einsatz der “weiblichen”
Schreibweisen als ein mogliches Mittel der rechten
Dosierung und Ausbalancierung der “Trauerarbeit” ver-
standen werden kann, von einfacher Traditionsankniipfung
zu artifizielleren Spiegelungen des chronistischen
Schreibens in der feministischen Schreibtradition der
untergangenen “Heimat.” Aber ist die jeweilige Kriankungs-
problematik nicht schon ausschlaggebend fiir Darbietung
und Ergebnis der literarischen “Trauerarbeit”? Interessant
ist, daB, da in dieser Schreibweise die drei Autorinnen
psychoanalytisch gesehen, ‘aufs Ganze gehen’ und wahre
Abgriinde des “unbekannten Verlusts” ausloten, auch das
Spektrum des vielzitierten und -beschriebenen ostdeutschen
Sinn- und Heimatverlusts differenzierter erscheint: Unter-
schieden werden muf die Intellektuellenproblematik des
Utopieverlusts, des Verlusts der Identitit in der “anderen”
sozialistischen DDR einerseits und die Krinkungs-
problematik von AuBenseitertum und Passivitit andererseits.
Die psychologischen Sprechweisen lassen an der jeweiligen
Herkunft der Freudschen Kriankung keinen Zweifel, oder sie
legen zumindest Spuren und Hinweise fiir ihr Verstidndnis
an. Wichtiger aber als solches “Dokumentarmaterial” ist,
dal die Romane nachvollziehen lassen, daB nicht alle
quilende Ambivalenz das literarische Sprechen begiinstigt:
Es ist die Position, die Helga K6nigsdorf vertritt, deutlich
auch in ihrem publizistischen Einsatz fiir das &ffentliche
Verstindnis der Problematik der ehemaligen DDR-
Intellektuellen, die durch den Verlust reformutopischer
Hoffnungen in eine akute Sinnkrise gestiirzt wurden, auf
grund derer sie gleichsam stellvertretend fiir Christa Wolf
die Aufkldrung des “Phantomschmerzes” in Form von
“Alltagsgeschichten” auf sich nimmt. Von den drei

Autorinnen steht sie dem Lebenshilfekonzept der DDR-
Autoren am nichsten, von denen sie noch in ihrem
Essayband Aus dem Dilemma eine Chance machen (1990)
sagt, daB sie “gebraucht werden,”"* und fiir die sie spiter
erniichterter, aber immer noch in engagierter Weise das
literarische Konzept des Verstehens der “Alltags-
geschichten” der vergangenen kollektiven Erfahrung
formuliert.” Der Hintergrund des literarischen Engagements
ist der, daB Helga Konigsdorf, lange Zeit im Hauptberuf
Mathematikerin und erst seit 1990 freischaffende Autorin,
einen besonders auffilligen Konmmunikationsdrang in einer
als “Betdubung” erfahrenen Umbruchsphase manifestiert.
Essayistische, dokumentarische und literarische Biicher
erscheinen in rascher Folge.

Helga Konigsdorf: Im Schatten des Regenbogens (1993)

Nach ihrer Erzidhlung Gleich neben Afrika (1992) siedelt
Helga Konigsdorf den kurzen Roman Im Schatten des
Regenbogens in Berlin in dem bedrohlich schwiilen
Jahrhundertsommer des Jahres 1992 an. DaB dies der erste
Versuch ist, die Zeit nach der Wende in einem sozial und
psychologisch ausgefalteten Stimmungsbild literarisch zu
bewaltigen, ist in der Kritik festgestellt worden; zugleich traf
den Roman aber auch eine iiberwiegende Ablehnung
aufgrund der nostalgischen, ja klischeehaften Zeichnung der
Stimmung nach dem Wendeschock.?’ Zumindest aber ist die
Prosa von daher interessant, daB manche der inneren
Monologe, vor allem der in der Personenkonstellation
hervorgehobenen weiblichen Figur der “Alice,” von
vehementen Selbstanklagen und Blicken in seelische
Abgriinde charakterisiert sind. Es ist deutlich, dall Helga
Konigsdorf die Freudsche Dimension der “Trauerarbeit” in
den dargestellten Verstorungen der Figuren drastisch und
schonungslos vorfiihrt, den psychosozialen Diskurs also in
der Tat individualisiert, d.h. zunichst nicht zu Deutungen
und Verkniipfungen kommen will. Die personale
Perspektive wird absichtslich bewahrt. Helga Konigsdorf ist
in diesem Roman wie schon in fritherer Prosa eine rationale,
kiihle, ja fast kalt anmutende Erzihlerin, die sich nur selten
kommentatorisch in die Monologe und Gespriche der
Figuren einmischt. Das Verfahren konnte interessant sein,
zumal der ganze Roman auf einer fast gleichmiBigen
Verteilung des Interesses auf cine Reihe von Figuren
aufgebaut ist. In einer Ost-Berliner Not- und
Wohngemeinschaft ist eine Gruppe von Verlierern der
Wende zusammengewiirfelt. Der “Alte,” der nun
abgewickelte Chef des “Zahlographischen Instituts,” ist bei
der ehemaligen Sekretdrin untergekommen; zu ihnen
gesellen sich die ehemalige Wissenschaftlerin “Alice” und
weitere Mitbewohner, die hilflos die neue Zeit erleben.
Die klischeehaften Momente der Wendeverarbeitung
sollen kurz vor einem Blick auf die in diesem Roman
interessierende “weibliche” Perspektive der “Alice” skizziert



GDR BULLETIN

werden. Nur einige Beispicle der dsthetischen Probleme
dieser Zeitchronik, die von einer Reihe von Belegen der
Freudschen “groBartigen Ichverarmung” durchzogen ist. Die
Melancholie, die “schwarze Galle,” liegt den Figuren, etwa
der Sekretdrin Ruth Makuleit, wie ein “Stein in der
Magengegend” (67). Im Fall der Ruth Makuleit gibt es
natiirlich auch ihre realen Angste vor den Wendefolgen, dem
Verlust des Arbeitsplatzes. Aber es geht in Helga
Konigsdorfs Darstellung um mehr: um ein fast kosmisches
Untergangsgefiihl.

Sie, Ruth Makuleit, spiirte mit jeder Zelle ihres
Korpers, wie der Sturm der Geschichte iiber sie
hinwegfegte, wie sie, einem Sandkorn gleich,
angehoben und fallen gelassen wurde. Willkiirlich.
Sinnlos. Und da war in ihr ein dunkler Klumpen, der
wuchs und wuchs. Bis er sich in einer Wolke von
Mitleid aufldste. Mitleid mit sich selbst, mit Rudolf
Burmeister, mit der Alice, mit jedem Menschen. (31)

Wenn solche Melancholiebilder—und es gibt derer
mehr im Innenleben der Romanfiguren—als Folge der
“Wende” gezeichnet sind, fragt man nach der Motivierung.
In dem einleitenden Monolog der Ruth Makuleit wird der
Grund ihrer Angste klar. Nicht so klug wie die anderen
Mitglieder in ihrer Wohngemeinschaft,

spiirte sie den Lauf der Zeiten mit all ihren Sinnen. Und
diese Zeit lief so schnell, daB sie nicht hinterherkam.
Sie war nur ein kleiner Mensch. Ein Mensch, der seine
Kindheitserinnerungen brauchte. Der sich darauf ver-
lassen wollte, da3 Gut und Bése von heute auch Gut
und Bose von morgen waren. Der irgendwo zugehdren
wollte. Der seinen Platz in der Gemeinschaft brauchte.
Der beheimatet sein wollte. Dessen Leben, mit all
seiner Miihsal, Anerkennung finden mufte. (30-31)

Hier werden noch mit den Mitteln der erlebten Rede die
Angste des einfachen Volks wiedergegeben. Doch im
weiteren Romanverlauf wird die “schwarze Galle” zu einer
allgegenwirtigen Volkskrankheit erkliart—in einem schick-
salshaften Geschichtsverlauf, der zudem von meteoro-
logischen “Zeichen,” die “in der Luft liegen” (53),
untermauert wird. Der Regenbogen, entgegen den Gesetzen
der Metereologie absichtlich in den Winter verlegt, wirft
einen “Schatten,” woriiber die Wohngemeinschaft sich nicht
zu sprechen traut. Teilen sie ein Geheimnis von iber-
natiirlichen Botschaften, die in der groBen Stadt nur den von
den geschichtlichen Ereignissen besonders Erschiitterten
zuginglich sind? Zuvor haben sie dem “Naturschauspiel”
beigewohnt, bei dem einer der Mieter in selbstmorderischer
Absicht auf einem Baugeriist den tddlichen Blitzschlag
erwartet. So entsteht der Eindruck einer Verdichtung von
Unheil- und Katastrophengefiihlen, fir die die

10

‘Gestrandeten’ so sensibel sind, bis hin zum makabren
Asthetizismus, mit dem sie ihr Leben zu (ver)kliren
versuchen. Schon friiher hat Helga Kénigsdorf Metaphern
und Symbole zur Suggestion von Verfallserscheinungen in
der DDR verwandt, ja gerade dadurch sich als kritische
DDR-Autorin zu erkennen gegeben. In einem als fatalem
Geschichtsverlauf erscheinenden Bild der Wende bleiben
diese Mittel diffus und verschleiernd. Der Regenbogen
bildet die Zisur fiir die nun rasch sich auflosende Wohnge-
meinschaft, bei der nur “der Alte,” der “wieder Tritt gefalt”
hat, zusammen mit den “Siegern” der Geschichte sein
kampferisches Lebenskonzept fortsetzt, wihrend fiir die
anderen die Serie der meist tddlichen “Wendematheure”
fortgesetzt wird.”!

Wenn es ein Problem des Romans ist, daB die Wiinsche
nach Geborgenheit, gerade bei den einfachen Figuren,
Sehnsiichte nach den gemeinsamen Arbeitseinsitzen etwa,
eher als Zitate von Vorurteilen denn als biographische
Erinnerungsarbeit erscheinen, dann verdient die von den
Gestalten des “Alten” und der “Alice” geleistete “Trauer-
arbeit” eine eigene Betrachtung. In der Opposition dieser
Figuren ist auch die bei Helga Kénigsdorf charakteristische
gebrochene, auch weibliches Versagen einschlieBende
feministische Perspektive der Wendeverarbeitung angelegt.
Zuvor aber mag man sich fragen, warum die kritische
ehemalige DDR-Autorin die Nachwendemelancholie immer
wieder in DDR-Nostalgie umschlagen 14ft. Jiirgen
Wallmann zitiert eine aufschluBreiche Selbsteinschétzung
der Autorin aus einem Zeitungsbeitrag von 1992: “Dieses
untergegangene Land, asthetisch unakzeptabel, verlogen,
kitschig, sentimental und neurotisch, war wie ein Stiick von
mir, mit dem ich dauernd im Streit liege.” Mit dem
vorliegenden Roman, folgert Wallmann, hat “sie den inneren
Streit beigelegt und dabei ihren literarischen Ruf aufs Spiel
gesetzt."22

Wie weit hat das etwas mit den eigenen Ambivalenzen
der Autorin bei ihrem Abschied von dem “neurotischen” und
doch “Heimat” stiftenden System zu tun? Wie in keiner
anderen Zeitchronik dringen doch die AuBerungen ihrer
Romanfiguren zu den psychoanalytischen Befunden der von
Margarete Mitscherlich angesprochenen Idealisierungen im
Verhiltnis zur bevormundenden Staatsgewalt vor. Bereits in
Freuds Melancholiekonzept spielt eine Rolle, daB die
Objektwahl auf narzif3tischer Basis getroffen wurde. Bei der
Ablésung vom Objekt, der die Identifizierung des Ichs mit
dem aufgegebenen Objekt entgegensteht, wiederholen sich
die Ambivalenzen der aufzugebenden Beziehung. Der
Abschied von einem bevormundenden System bringt die in
diesem  Verhiltnis angelegten  zwangsneurotischen
Dispositionen zutage. Solche Ambivalenzen hat Helga
Konigsdorf selbst in den “sehr humanen” Tonen
(Cronacher), mit denen sie von der Partei spricht, die ihr
“Heimat” war, in durchaus analytischer Sprache, d.h. in den
Bildern einer narzifitischen Identifizierung mit abweisenden



LEDANFF: “WEIBLICHE” WENDEROMANE

und fordernden Eltern formuliert:®® “Wir wollten brave
Kinder sein. Uns Lob verdienen. Friihzeitig hatten wir
gelernt, dal man uns Zuwendung und Liebe entziehen
konnte. Wir waren immer nur bedingt geliebt worden und
nicht einmal dessen waren wir uns ganz gewi3. Wir sehnten
uns nach Geborgenheit.”* In einem wiederum optimis-
tischen Gesprach mit Giinter Gaus iiber ein positives
Verhiltnis zur Gegenwart und eine neue konstruktive Rolle
als Schrifstellerin im vereinigten Deutschland nennt die
Autorin gewisse psychische Folgen dieses Verhiltnisses. Da
gab es einen “Mangel an Konﬂiktfzihigkcit,"25 eine schlechte
Disposition, die aufzuarbeiten war. Auch “Heimatverlust”
wird in der ganzen Zwiespiltigkeit von gescheiterter
Zugehorigkeit gesehen. Bei Helga Konigsdorf sind
Eingestdndnisse ihrer “Sehnsucht nach Zugehorigkeit (...)
[die zur] totalen Einvernahme”*® gefiihrt hatte, mit einer
solchen Vehemenz und riicksichtslosen Ehrlichkeit
ausgesprochen, dal} sich eine analytische Aufhellung dieser
Vorginge fast eriibrigt. Anzunehmen ist daher, daB die
zwangsneurotischen Abgriinde, in denen sich die
Romangestalt der Alice bewegt, ein Wissen um die
Ambivalenztraumata transportieren, natiirlich in fiktionaler
verfremdeter Form.

Die “rasonierenden” Figuren in dem Roman sind “der
Alte” und seine ehemalige Mitarbeiterin Alice, ein frith zum
Ruhm gelangtes Wunderkind der “Zahlographie,” intelligent
gewiB, doch fast kokett weltfremd im Unterschied zum
rationalen minnlichen Machtmenschen. Beide setzen sich
bohrend und quilend mit den Fragen eines falschen Lebens
auseinander, differenzierter und mehr Sympathie erweckend
jedoch die weibliche Gestalt. Wihrend fiir den “Alten” das
Unverstidndnis der arroganten “Neuen” fiir sein Leben fiir
die Wissenschaft nur Bitterkeit hervorruft und er als
“Fehler” letztlich nur die Niederlage des eigenen Systems
erkennen kann, zu dem er ehrlicher- und trotzigerweise
steht, war Alice schon frither psychisch duBerst instabil.
Einer ihrer naiven Mifigriffe, geboren aus einem unstillbaren
Liebesbediirfnis, das ihr eine lieblose, Leistung fordernde
Mautter eingegeben hatte, trieb sie einmal in die Arme eines
Agenten, danach in einen psychiatrischen Klinikaufenthalt.
In der Liebe ungliicklich, fiihrt sie im beruflichen und
sozialen Leben einen Balanceakt durch, der ihr bestimmte
Privilegien wie Auslandsreisen gewihrleistet. Ihre vielver-
sprechende Karriere versandet eher in MittelmiBigkeit. Der
Preis fiir eine gesicherte Position ist Anpassung. Wie sie in
dem nach der Wende plétzlich einsetzenden “Rausch von
Klarsichtigkeit” (20) erahnt, hatte sie

ein halbes Leben lang ... die licherlichsten Rituale
befolgt und war zu pragmatischem Verhalten bereit
gewesen. Sie hatte sogar eine gewisse Kunstfertigkeit
erworben, hinter dem angeblichen Spiel das tatséichliche
zu erkennen, bei dem der Ausgang vorher feststand. Es
war Falschspiel gewesen. Gedemiitigt hat sie sich sicher

11

nicht gefiihlt. Vielleicht weil sie Spiel und Spielregeln
nicht sonderlich achtete. (61-62)

Eine solche innerlich gespaltene Spielernatur findet sich
nun nach der Wende als “Trumpf” in den Hénden anderer.
Die Heftigkeit der Reaktion “der Alice” ist nach ihrer
Vorgeschichte nachzuvollziehen. Nach einem “Chaos von
Gefiihlen” unmittelbar nach der Wende ist sie die einzige
Figur des Romans, die konsequenten psychologischen
Selbsterkenntnissen nachgeht, etwa threr “Konflikt-
unfihigkeit” aus Angst vor Gefiihlen (64). Hier beriihrt also
die Erzihlerin ein Merkmal der “narzitischen Wunde.”
Nach einer eher beschwichtigenden Spekulationen iber die
“manisch-depressive deutsche Seele,” ihr “Pendeln zwischen
den Extremen” (23), bringt Alice schlieBlich auch die eigene
Problematik und die des begrabenen Staates zusammen:
“Das Gesellschaftsexperiment, das hinter ihnen lag, kam ihr
jetzt wie ein Versuch vor, Liebe zu erzwingen” (86). Doch
im ganzen Buch gelingt es ja keiner Figur, aus diesem
staatlich  geforderten  iibermidBigen Liebes- und
Anerkennungsbediirfnis, das der “liebessiichtige” Staat ja
auch ausgelost hatte, auszubrechen, die Vergangenheit
wirklich anzugreifen. In Konigsdorfs kiihlem Beobachten
von Alice’ zunehmenden Depressionen sollen die zwangs-
neurotischen Dispositionen im Verhiltnis zur “Heimat” und
der Preis fiir die “Geborgenheit” nur vorgefiihrt, aber nicht
fiir diese Figur aufgehellt werden. Die Erzéhlerin 1468t Alice
letzlich in den selbstzerstorerischen Dimensionen der
Melancholie versinken, als sie mitten in der “Zuwendung
und Wirme” der Wohngemeinschaft anfingt, “dunkle
Machenschaften” der anderen zu vermuten. Die Gedanken
werden zu Zwangsvorstellungen. Die von Alice weiter
gesammelten Selbsterkenntnisse ihrer Fremdbestimmtheit,
auch der plétzlich aufsteigende Wunsch, allen unterdriickten
“HaB” in sich ausbrechen zu lassen (148), kénnen schlieB-
lich ihren Untergang, d.h. ihr Verschwinden nicht aufhalten.
Thre Griibeleien, die niemandem mitteilbar sind, erhellen den
anderen nichts. Alice’ Verschwinden ist fiir die anderen das
Signal, sich der eigenen Ohnmacht zu ergeben. Konigsdorfs
Melancholieportrait ist hier so schonungslos, daf ich hierin
den interessantesten Aspekt des Romans trotz der erwihnten
Schwichen sehen will. Jedoch, dies ist uniibersehbar, sind
fiir die Autorin selbst die Heimat- und Geborgenheits-
wiinsche ein doch so verstindliches Grundbedirfnis, daB sie
sie der Figur—trotz andeutungsweiser Einsichten, daf} sie
zwangsneurotische Abhingigkeit fortsetzt—nicht nehmen
will. Es siegt die Illusion von Heimat, d.h. als ihr letztes
Reservat die Geborgenheit in der Wohngemeinschaft als
einer Oase des Mitgefiihls in boser Zeit.

Insgesamt ist also die Literarisierung der “Trauerarbeit”
in diesem Roman als miilungen zu bezeichnen. Dies liegt
schlieflich an der fiir die Schriftstellerin so zentralen
Thematik des Verlusts der “anderen” besseren, aber nur
unter Opfern erlangten DDR-Identitit. Die Trauer und



GDR BULLETIN

Verwirrung, von der in anderen Zeugnissen der Autorin so
nachdriicklich die Rede ist, geht zumindest indirekt in die
weibliche Figur ein, d.h. in die Bilder depressiver
Orientierungslosigkeit. Es ist der krisenhafte Verlust von
“Zugehorigkeit,” der die literarischen Mittel der
Melancholieanalyse so verdiistert und problematisch macht.
Die Traditionsankniipfung an einen gebrochenen Weiblich-
keitsdiskurs vermag zwar die dargestellten sozialen
Probleme zu differenzieren, doch liest sich die Romanhand-
lung streckenweise wie ein willkiirliches Geriist fiir den
konfessionshaften Strang der Erzahlung.

Marion Titze: Unbekanter Verlust (1994)

Aus zwei Griinden hat es die Debiitautorin Marion Titze
leichter, ein bekenntnishaftes Schreiben durchzufiihren:
Einmal ist sie nicht mit der Problematik des Utopieverlusts
behaftet, zum anderen ist in ihrer Geschichte des Erlebens
der frithen Nachwendezeit nach zehn Jahren beruflichen
“Ausgehebeltseins” und AuBlenseitertums und eines, wie es
heit, “Abschieds aus dem Erziehungslager” (17), der
konfessionshafte Strang in viel schlichterer Weise
konstruiert, d.h. sie verzichtet ganz auf ein breiteres
Handlungsgefiige und Sozialpanorama. Die Ich-Erzéhlung
Unbekannter Verlust belebte, wie schon angemerkt, die
Traditionen weiblicher empfindsamer Innerlichkeit, die
Arbeit des Zu-Sich-Selbst-Kommens der frithen Prosa
Christa Wolfs, generell die Motive der romantischen
Innerlichkeit, wie auch immer diese Vorbilder des DDR-
Frauenromans bewertet werden mogen. Macht es sich daher
dieser Erzihlansatz zu leicht? Die politische ‘Unbescholten-
heit’ der Erinnerung an erlebte Ohnmacht war ein leicht
akzeptierter biographischer Hintergrund fiir die Melan-
cholieanalyse, die “weibliche Schreibweise” hier wirklich
ein Riickgriff auf gar die Anfinge der DDR-Frauenliteratur.
Wie ich meine, ist dem Buch anzumerken, daB8 Titzes
Schreiben durchaus eigenwillige Reflexionen zu einer
romantischen Poetik in der Wendebeschreibung vorraus-
gegangen sind, die sie bewuBt einsetzt, um auch die
rationale Sprache der ‘freudianischen’ psychologischen
Aufhellungen der lebensgeschichtlichen Krinkungsproble-
matik einzubringen. Letztere unterscheidet sich in der
Eindringlichkeit der Beschreibung und der Privatheit der
erinnerten Ereignisse doch sehr von den psychosozialen
Schlagworten der verpaBiten Lebenschancen in der DDR.
Die erlebte “Krinkung” und der “unbekannte Verlust”
stammen in Titzes Geschichte aus der “Wurzel- und
Erfahrungslosigkeit” der zuriickliegenden beruflichen, ja
existentiellen Isolation. Zwei Menschen sind in diese
Situation gestellt: die Ich-Erzahlerin und ihr Freund Daniel,
die beide von der Filmakademie entlassen wurden. Im
Roman geht es um das Zerbrechen der Freundschaft nach der
“Wende”—einer platonischen Beziehung aus Zeiten eines
solidarischen Zusammenbhalts und einer gemeinsamen, auch

12

dsthetisch begriindeten Opposition gegen den Apparat. Es
gibt fiir die Ich-Erzahlerin noch den “Lebensmenschen”
Joschko, die Freundin Anna, eine Tochter, sowie einen
Schriftstellerfreund im fernen Wien. Lebenspartner und
Freundin sind aber nur beruhigende und ermutigende
Begleiter in der Jetztzeit, Joschko ein Symbol der
Heimatverbundenheit, Anna der vitalen Fernsucht. In diesen
eher harmonischen Verhiltnissen sind es jedoch die
vergangenen Kridnkungen, die von der Ich-Erzihlerin nicht
vergessen werden konnen, zum Beispiel die Episode, die
zum Bruch mit dem Apparat und der beruflichen Entlassung
gefiihrt hatte: der verungliickte Filmstreifen iiber die Dicher
im Ostberliner Bezirk Prenzlauer Berg. In der fiir Marion
Titze charakteristischen Sprechart des andeutenden, bruch-
stiickhaften Erzéhlens ist dieser Schock nur verhalten
beschrieben. Folgen sind psychosomatische Krankheiten der
Betroffenen, Scham und die Erinnerung an das berufliche
Aus. Eine kurze Anspielung charakterisiert den Abschied
vom Berufsleben: “Ich warf meine teerverschmierten Turn-
schuhe und die Jeans in die Miilltonne. Ich hore heute noch
das Zuschlagen des Deckels” (71), Ist Melancholie, Folge
der gestohlenen Zeit, in der Gegenwart noch zu bewiltigen?:
“Zwar hatte uns die Zeit eingeholt, aber wir wiirden die Zeit
nicht mehr einholen koénnen” (77). Neben solchen
Riickblicken entsteht der Eindruck einer vorsichtig in der
Beobachterrolle verharrenden Zeitgenossin, die vor allem
eins tut, was der Freund Daniel versaumt: sich Zeit zu lassen
fir das Zuschauen und fiir ein kritisches Verstehen und
Bewerten einer Reihe von Zeitzeichen der neuen Epoche. Im
Filmgeschift beobachtet sie das Auftreten von Kinderdar-
stellern: “Nie habe ich schneller und mehr von unseren
verschiedenen Leben begriffen als in diesen Stunden, wo sich
die Kinder in unserm provisorischen Filmatelier fiir die Rolle
bewarben. Die Ostkinder, unerfahren in Dingen der Kon-
kurrenz, hatten Weltvertrauen, die Westkinder Ichvertrauen,
jeder warf seine Karte, die Ostkinder zum letztenmal” (84).
Die Zukunftsprognose ist wahrlich nicht optimistisch,
besonders nicht fiir die eigene Generation, die sich benahm,
“als filhre die letzte Fihre.” Weniger ironisch wird hinzuge-
fiigt: “Und so war es wohl auch” (75). Hier zeigt sich die in
allen drei Romanen ahnliche Generationsproblematik beson-
ders deutlich. Als biographische Zisur wird sie gar von der
jlingsten der drei Autorinnen, der 1953 geborenen Marion
Titze, mit besonderer Schirfe vorgefithrt wird (Helga
Konigsdorf ist 1939 geborenen, Brigitte Burmeister 1940).
Titzes Ich-Erzihlerin ist von einem zunichst schwer
bewiltigbaren Verlust an Selbstwertgefiihl betroffen, hat
allerdings auch ein einfacher zu diagnostizierendes
Krankheitsbild.

Im Hauptthema des Romans, dem Zerbrechen einer
Freundschaft, ist die eigentliche analytische Bearbeitung des
Selbstverlusts angelegt. Hier ist also iiber den gewiB
vorhandenen Kontrast von minnlichem Karrierismus und
unbeirrbarem weiblichem Widerstand hinauszugehen, in der



LEDANFF: “WEIBLICHE” WENDEROMANE

Tat ein recht schlichter feministischer Schematismus, der
angesichts der weiteren positiven Mainnerfiguren des
Romans iiberrascht. Es geht aber nicht nur um den “Wahn”
und den “Uberlegenheitswunsch” des Mannes (79). In den
Szenen mit Daniel zeigt die Autorin auch, daB sie geiibt mit
psychoanalytischen Deutungen umzugehen wei und hier
der “Krinkung” auf die Spur kommen will. Nicht zufillig
hat sie in die Beziehung der beiden quilende Verletzungen
eingebaut, die von Daniel ausgehen. Nach einer unglaub-
lichen Beleidigung durch Daniel (der sie mit einer Bemer-
kung tiber ihr Alter zu demiitigen versucht) verschweigt die
Ich-Erzahlerin zwar nicht die Schwere dieser Verletzung,
aber, nachdem das “‘niedergeboxte Leben sich erholte,” geht
sie noch immer nicht fort. Die Begriindung ist aufschiuf3-
reich: “Merkwiirdig, daB ich die Arbeit nicht einfach
hinwarf. Aber es war Instinkt. Denn es ist nicht gut, in der
Krinkung zu gehen. Man nimmt den Irrtum mit, den die
Krinkung anbietet” (90). Um also die wirkliche Erkrankung
am melancholischen Erscheinungsbild zu verhindern, die
durch die nicht verstandene Krinkung entsteht, wird diese
Auseinandersetzung mit dem Freund gefiihrt. Konnte damit
nicht auch ein Gleichnis fiir die Verarbeitung der
Krinkungen in ihrer DDR-Biographie gemeint sein? Daniel
ist ja-——dafiir sprechen die haufigen “wir”-Formein mehr am
Anfang der Handlung—der Spiegel ihres Lebensschmerzes.
Ein gemeinsames Verstehen der Demiitigung konnte eine
“Wahrheitssuche” sein, die—das sagt die Ich-Erzihlerin hier
sehr schon mit einem Bildzitat aus Fellinis Film “E la nave
va,” dem Bild des Nashorns in einem Boot—mehr als das
Gegenteil der Liige ist, vielmehr ein “Staunen” und ein
Befragen. Wie eindringlich ihr Versuch ist, den Freund in
die traumatischen Erinnerungen und Gespréche dariiber zu
ziehen, zeigen anfingliche Traumszenen und die halb
mystische, halb klinische Sprache, mit der sie thr Leiden
definiert. Der “Makel,” den man ihr verpaft hatte,

ist eine zerstorerische Arbeit des Sich-Selbst-
Herabsetzens, das unsichtbare Flammenzeichen auf der
Stirn. Das dritte Auge, welches schmiht, was es
bewohnt, unsern Leib. So entsteht das leibhaftige
Grauen, die Angst. Die etwas anderes ist als Furcht,
Furcht ist ein notwendiges Lebenssignal. Sie zeigt etwas
Wirkliches an, wihrend Angst etwas Unwirkliches
aufbringt, ein selbstgemachtes Phantom, das, einmal
vorhanden, durchaus mit Wirklichkeit aufgefiillt wird.
Am Ende, am schlimmen Ende, ist sie die einzig
verbliebene Realitit, (23)

Nach dieser bemerkenswerten  Aufhellung eines
Krankheitsbilds, die an den Freudkenntnissen der Autorin,
d.h. Kenntnissen der Symptome von Hemmung und Angst,
keinen Zweifel 148t, ist der Kontext dieser im Roman
ziemlich herausfallenden Sprache zu benennen. So
schonungslos offenbart sich die Ich-Erzahlerin nur dem

13

Freund in der anfénglichen vermeintlichen Nihe: “Es waren
diese Symptome, die ich mit Daniel teilte und die sich
einfanden an seltsamen Orten.” Um die Angst zu besiegen,
bedarf es gemeinsamer Eingestiindnisse. Diese aber werden
von Daniel verweigert, der nicht nur eine schnelle Karriere
im Filmgeschift und die Anpassung an die neuen
Marktgepflogenheiten sucht, sondern es ablehnt, den
“unbekannten (Selbst-)Verlust” wahrzunehmen. In der
langeren Zeitspanne ihrer gemeinsamen Arbeit an dem
Filmvorhaben, das den romantischen Dichter Novalis zu
einer politischen Symbolfigur im Nachwendedeutschland
machen will, beobachtet die Ich-Erzihlerin, wie der
unheimlich gewordene Freund scine Neurose auf eine
Deutung des Dichters projizieren will, indem er ihn zu
einem Inbegriff der politischen Romantik macht und ihn in
einer Filmisthetik a la Riefenstahl verwerten will.

Als weiterer Motivstrang des Romans ist Marion Titzes
Romantikdeutung im Nachwendekontext hervorzuheben.
Obwohl es nichts Ungewdhnliches ist, daf} in der Literatur
auf entfernte Zeitepochen und literarische Schliisselfiguren
angespielt wird (eine dhnliche Strategie werden wir in
Brigitte Burmeisters Roman wiederfinden), mutet die
Verkniipfung von Wende und Wiedervereinigung mit dem
sehnsuchtsvollsten  deutschen  Dichter (in  dieser
traditionellen Deutung sieht ihn die weibliche Figur) seltsam
an. Im Kontext der gewissermaBen als Therapieversuch zu
verzeichnenden Selbstbeobachtung scheinen ihre zunehmen-
den Beschiftigungen mit dem Dichter Novalis fast ein
Fluchtversuch. Mehr und mehr verschwindet sie im 18,
Jahrhundert und lebt das bewihrungsreiche und sehnsuchts-
starke Leben des Dichters nach. Nach Eskapismus klingt,
was sie der Freundin Anna in Anspielung auf das
Romantikmotiv einer verinnerlichten Geschichtserfahrung
sagt: “Wenn man einmal tiefer in eine einzige andere
Epoche geschaut hat, ist man auf vieles vorbereitet, was in
der Welt plotzlich laut wird” (80). DaB Anna hier
widerspricht (“In keinster Weise ist man darauf vorbereitet.
Darauf doch nicht”), weist noch einmal auf den Unterschied
zwischen der tatkriftigen Freundin und der Ich-Erzihlerin
hin, die keine Kraft zum Fortgehen hat, wohl aber an
unbeirrbare Gefiihle glaubt. Genau besehen ist Novalis ihr
ein Vertrauter, keine giinzlich iiberraschende Entdeckung in
einer Umbruchskrise; nur im Konflikt mit Daniel dient die
literarische Figur einer Frontenklarung. Der in seiner
neurotischen Krise bildbesessene Regisseur will glauben,
daf die deutschen Traume—sprich der letzte sozialistische
Traum—nur “von Monstern handeln kénnen.” Die weibliche
Figur ist von einer geradezu altmodischen moralischen
Glaubigkeit an das “Gefiihl der Gerechtigkeit,” das “wie ein
Kinderimpuls ist,” betroffen (104). Diese Unbedingtheit,
dazu ihre behiitete Jugend als “kleine Schwester,” hatte sie
wohl durch die Krankungen ihrer DDR-Biographie hindurch
gefestigt. Es sind Stirken, die sie in der Konfliktsituation
selbstbewuBBt dem verlorenen Freund entgegenstellt. Auf sie



GDR BULLETIN

mag sie sich nach der “Wende” und in den ernecuten
Gefahren weiterer Kridnkungen besinnen, die ihr aus ihrer
Vorgeschichte als wenig lebenstiichtiger Verliererin drohen.

Zweifellos stehen romantische Motive, ein letzlich
unangetastetes Heimatgefiihl, das in den Kindheitsland-
schaften wiedergefunden wird, schlieBlich eine Art aktuali-
sierter Novalispoetik der Poesie als “Hingabe,” als Bereit-
schaft sich von der Welt abzugrenzen und sie poetisch zu
relativieren, neben dem psychologischen Realismus des
Debiitromans, ja sind das Ziel der Melancholieanalyse und
Melancholietiberwindung. Von der Verlustproblematik ihrer
Generation nach dem Untergang der DDR ist das Schicksal
der Kunst abgehoben: “In der Kunst geht es nicht um ein
Mitkommen oder Zuriickbleiben, nicht einmal das Ziel darf
gekannt sein” (75). Titzes Roman, diese konsequent alt-
modische Zeitreflexion, steht in liberraschender Weise quer
zu den psychosozialen Debatten. So sind die Anklinge an
die Wolfsche Weiblichkeitsisthetik der empfindsamen
Bewihrung weniger ein unreflektierter Riickgriff als eine
dieser Autorin eigene Verteidigung ‘romantischer’ Gliicks-
anspriiche in einer einengenden Umwelt. In eigenwilliger
Weise erbaut sich Marion Titze ihre literarischen Wahlver-
wandtschaften, iibrigens auch zu der Neuseeldnderin
Katherine Mansfield (101). Weibliches Empfinden, eine
geradezu “fanatische weibliche GewiBheit” (Iris Radisch),
wird fiir eine Poetik des Wendeschreibens gleichsam neu
entdeckt, eine Originalitit, die im Kontext der alten und
neuen Literatur aus der ehemaligen DDR jedoch eine Illu-
sion ist. Schnell wird doch das Kulturerbe, das dieses
Sprechen méglich machte, erkennbar, etwa auch an den
AuBerungen der Kapitalismuskritik, die in der ersten
Wendezeit so charakterisitisch war, die nur bei Titze nicht
so deutlich weltanschaulich als eben “‘romantisch” formuliert
war.

Brigitte Burmeister: Unter dem Namen Norma (1994)

Brigitte Burmeister nutzt in ihrem Roman Unter dem Namen
Norma nun vorwiegend die Moglichkeiten von Ironie und
Verriitselung allzu eindeutiger Gefiihlslagen, um, wie ich
meine, die notgedrungen auftretenden pauschalisierenden
Aussagen zu Trauerarbeit und Geschichtsverarbeitung wie
auch das eben nicht sehr originelle Motiv der “weiblichen”
gefithlshaften Zeitreflexion artifiziell zu brechen. Wie
schillernd die ganze Problematik bei dieser wegen ibrer
“Erzihlmeisterschaft”?’ geriihmten Autorin ist, 148t sich
allein daran sehen, daB auch ihre individuelle “Krinkungs-
problematik” in ihren durchaus zahlreichen dokumen-
tarischen Interviewaussagen nicht festlegbar ist und schlie3-
lich auch im Roman #hnlich in der Schwebe bleibt. Einige
Interpreten haben aufgrund ihres ebenfalls in dem Band
Gute Nacht du Schone abgedruckten Gesprichs und den hier
zusammen mit Gerti Tetzner getroffenen Aussagen zum
legendiren “Dritten Weg” den utopischen Entwurf des

14

Romans betont.”® Aber die DDR-Vorgeschichte der Autorin,
die seit 1983 als freie Schriftstellerin in Berlin lebt, ist auch
die einer in Abgrenzung geiibten Autorin, die iiber sich sagt:
“Die Literatur des Landes hat mich (...) nicht sehr gepriigt,”
was auch heift, daB sie sich in dem Sammelband der ehe-
maligen DDR-Autorinnen “erst im nachherein” in
“engagierte,” politische wie feministische Gruppenzu-
sammenhinge stellt.”” 1987 erschien der Roman Anders
oder Vom Aufenthalt in der Fremde, der aufgrund der am
Nouveau roman geschulten Techniken die Distanz der
Autorin zum “herkémmlichen Verstindnis von engagierter
Literatur” dokumentiert.”® Wie ernst ist nun das eventuelle
nach der Wende neugewonnene Verstindnis von “enga-
giertem Schreiben”?

Zunichst scheint Brigitte Burmeisters vielfach
geriihmter Gegenwartsroman Unter dem Namen Norma dem
exemplarischen Vorzeigen von “Alltagsgeschichten” Helga
Konigsdorfs verwandter, dies allerdings unter stindiger
Reflexion des Themas der Verdringungen wie auch der
wechselseitigen deutsch-deutschen  Projektionen und
Pauschalurteile. Dem Einbruch des “Fremden,” die zweite
Krinkung nach der Identititsproblematik des Geschichts-
verlusts, die in den atemberaubenden Verdnderungen in
Berlin sichtbar wird, wo ibrigens alle drei Zeitromane
spielen, widmet Brigitte Burmeister eine nicht nur
bewuBtere Aufmerksamkeit; sie thematisiert auch das
“Beriihrungstabu,” die wechselseitige Fremdheit im ver-
einigten Deutschland. Im Vergleich zu anderen frithen Nach-
wenderomanen sticht weiterhin hervor, daB Brigitte
Burmeister das Thema einer von “Leerstellen™' und
Irrealitat durchsetzten “DDR-Identitiat” zu artifiziellen
Romantechniken nutzt. Das Ritseln iiber die Irrealitit der
DDR-Identitit, eine Projektionsfliche im weitesten Sinn,
erstellt nicht nur aus westlichen Pauschalisierungen, sondern
auch 6stlichen “MutmaBungen,” ruft eine Figur auf den
Plan, die, wie das Anagramm ihres Namens zeigt, die Misere
in die Lust des Beobachtens und Erfindens, in das Projekt
des “Romans,” verwandelt und iiberhaupt auch im psycholo-
gischen Reflektieren eine hochst spannungsvolle Chiffre
darstellt: Es ist die Figur der Norma des Romantitels. Im
Roman nimmt sie zundchst eine der zentralen bio-
graphischen Schaltstellen ein. Sie ist die in der Nacht des
Mauerfalls gewonnene Freundin der Ich-Erzihlerin
Marianne Arends. Burmeisters Zeitroman kann—in der dar-
gestellten Beziehung zwischen zwei Ostberliner Frauen—als
eine Freundschaftsgeschichte gelesen werden, im Hinblick
auf den hoffnungsvollen RomanschiuB mit seinen Bildern
eines errungenen (weiblichen) Optimismus eben auch als
“uatopischer Roman,” eine Deutung, die, wie ich meine, die
psychologisch und romantheoretisch weitaus kritischeren
Erkenntnisinteressen Brigitte Burmeisters unterschitzt.

Man konnte annehmen, daB der Entschluf der
48jahrigen Protagonistin des Romans, der Romanistin und
Ubersetzerin Marianne (von gleicher Profession wie die



LEDANFF: “WEIBLICHE” WENDEROMANE

Autorin), in ihrer Heimat in Berlin-Mitte zu bleiben, im
Gegensatz zu ihrem aufbruchsbereiten Mann, der, voller
VerdruB} iiber die Vergangenheit und die schibige Heimat,
den beruflichen Neuanfang im Westen sucht, den
nostalgischen Aspekt, Burmeisters Auseinandersetzung mit
der “engagierten” Verteidigung der “DDR-Identitit”
darstellt (und der spiter noch zu diskutierenden zitathaften
Verweise auf Christa Wolfs Der geteilte Himmel). Aber
abgesehen von der urbanen Qualitit dieser Heimat, dem
zentralen Motiv auch des Ostberliner Mietshauses als
“Archivs” von Lebensgeschichten, das die Ich-Erzihlerin
(und ihre Freundin) fasziniert, sind die Stadtausblicke des
Romans aufschluireich. Keineswegs “melancholisch” wird
der “Phantomschmerz” der sich verfliichtigenden DDR-
Geschichte in den rasenden Verwandlungen der ostlichen
Stadthilfte in einer Art Staunen ausgedriickt. Vielerorts ist
Vergangenheit (zumal die an den neurotischen “Zustand
permanenter Abwehr” erinnernden Grenzanlagen) zu “ver-
blaBten Erinnerungszeichen” geworden; die Zukunft hat
etwas Unfabares, doch kann der “wirklichen Zeit, die
uniiberschbar ihre eigenen Wege ging, maBlos und
verwirrend” sogar in “gefestigten Augenblicken” (29-30)
Liebe entgegengebracht werden. Die verwandelte Heimat
hat etwas Abenteuerliches. Im gleichen Jahrhundertsommer
1992 der Handlung von Konigsdorfs Roman erscheint
Berlin als eine disparate stdadtische Wahrnehmungstopo-
graphie widerspriichlicher Angebote, auch verlockender, wie
die schnell von den beiden Frauen entdeckten neuen
kulinarischen Geniisse in einem Westcafé und im touristisch
unterwanderten Ostberliner Kiez. Gegen eine Auffassung
einseitig negativer Blicke auf die Wendefolgen in der
“verwirrenden Gegenwart” spricht, da im Blick auf die
politischen Ereignisse des Mauerfalls unmiBverstandlich von
“Erleichterung” (111) die Rede ist. Das “Gefiihl des
Unwirklichen” der ersten Umstellung “hatte sich verlagert,
es durchzog die Vergangenheit.”

Letztere Diagnose ist auch der Grund, warum das
melancholische BewuBtsein in den Reflexionen der Ich-
Erzihlerin nachhaltig prasent ist. Aber auch in den Eckdaten
der zweiteiligen Romanhandlung, die einen ambivalenten
Revolutionsdiskurs konstruieren, dem 17. Juni der Roman-
handlung des ersten Teils und dem 14, Juli als Tag von
Mariannes Riickkehr aus dem Westen, sind die Verfallsge-
schichten von “Revolutionen” und Ausbreitung depressiver
Stimmungen angedeutet. Das Thema der GroBen Franzo-
sischen Revolution und kleinen friedlichen ostdeutschen hat
insofern Parallelen, als die im Jahr 1992 sich verschirfende
ostdeutsche Melancholieproblematik auf das Verschwinden
der euphorischen Anfangsphase hindeutet. Die zweieinhalb
Jahre nach der Nacht des Mauerfalls, auf die die Ich-
Erzéhlerin zuriickblickt, sind bereits eine Geschichte der
Dekadenz: Sie fiihrt vom Hohepunkt des groBen “Fests” am
9. November zum “Depressionsjahr 1992, ein “Depres-
sionsjahr” deshalb, weil die Biirgerrechtsbewegungen und

15

Komitees, in denen sich Mann und Freund der Ich-
Erzihlerin engagiert hatten, auch schon als gescheiterte
Projekte abgeschrieben werden. Besonders fiir Johannes,
Mariannes Mann, ist der Verlust dieser momentanen
revolutiondren Euphorie der AnlaB, sich verbittert gegen die
Liigenhaftigkeit, d.h. die Verdringungen der DDR-
Biographie zu wenden—und mit der Vergangenheit zu
brechen! Zu diesem Dilemma gesellt sich noch das Motiv
der Stasi-Enthiillungen und -Verdichtigungen, ein weiteres
im Jahr 1992 hervortretendes Gesprichsthema iiber eine
“irreale” DDR-Biografie. Fir das Projekt “unsere
Biografien” (168) in Burmeisters “Alltagsgeschichten” ist
auf die Aufficherung dieses gleichsam als Ritual
inszenierten Reflektierens hinzuweisen: In der duBeren
Romanhandlung, d.h. der Geschichte von Mariannes
Trennung von ihrem Mann, ihrer vorriibergehenden Affaire
mit dem unernsten Landkommunarden Max und schlieBlich
der Festigung der Freundschaft mit Norma, erscheint das
unendliche Gesprichsthema der irrealen DDR-Biografie in
dieser Viererkonstellation vor allem als ein quilendes
Bediirfnis der Ich-Erzihlerin (79). Das kollektive “Sammeln
von Erinnerungen” andererseits, das Motiv des Berliner
Mietshauses und des hier angelegten Wissensarchivs, an das
Marianne iiber einen Zettel am Mitteilungsbrett gelangen
will (167), wird—das iiberrascht nicht bei Burmeisters
kritischen Blicken auf die Zumutungen kollektiver
“Trauerarbeit”—in Wahrheit hochst ironisch aufgegriffen.
Unter anderem dadurch, daBl das nidchtliche Mietertreffen,
bei dem solche Parolen wie die der “Einsicht in Irrtiimer, in
schuldhaftes Verhalten, bei jedem von uns” (149) geduBert
werden, eine der Phantasien der Ich-Erzihlerin ist, deutlich
auch im montagehaften Charakter dieser Gesprichspartikel.
Nicht nur diese ironische Verfremdung der psychosozialen
Schlagworte ist ein Indiz fiir Burmeisters distanzierte und
artifizielle Brechung des Themas der Nachwendemelan-
cholie. Wenden wir uns aber nun der hier interessierenden
Thematik der psychoanalytisch ausgeloteten Innenper-
spektive Mariannes und der Rolle Normas fiir diese
Enthiillungen zu, d.h. auch die in diesem klassischen Topos
der Frauenfreundschaft untergebrachte Weiblichkeitsisthetik
auf den Spuren Christa Wolfs und Irmtraud Morgners. Die
feministische Konstellation ist zunéichst ein Vehikel fiir ein
wahrhaft freudianisches Analyseprojekt.

Worin Mariannes melancholisches Verhaftetsein in der
Vergangenheit, ihre “narzifitische Wunde” besteht, wird in
einigen Szenen angedeutet: Das identititslose “Geistern
durch die alten Réiume” (79) ist ein Ergebnis der
Vorgeschichte einer Lebenstechnik, die, psychoanalytisch
formuliert, auf dem Zwang zur Rationalisierung im Umgang
mit der “irgendwie hassenswerten Macht” (153) beruht.
“Wir fiigten uns im BewuBtsein prinzipieller Ungefiigigkeit”
(153)—dies ist eine der kritischen retrospektiven
Formulierungen zur DDR-Vergangenheit, die eine
spezifische Dimension der Anpassung zeigt, ohne richtige



GDR BULLETIN

Identifikationsbereitschaft, ohne aber auch jede wirkliche
Erfahrung von AuBenseitertum. Es ist eine—natiirlich
fiktional verfremdete—Verfassung, die, wie interessanter-
weise in AuBerungen Brigitte Burmeisters nachzulesen ist,
auch auf die Erfahrungen der Autorin verweist, auf die im
folgenden kurz eingegangen werden soll.

Wenn also auf ein “reformutopisches” Engagement
nach der Wende der Autorin verwiesen wird, ihre in der Tat
hoffnungsvollen Formulierungen dieser besonderen Lebens-
phase, die in dem Band Gute Nacht du Schone abgedruckt
sind, so steht in dem gleichen Dokument ihr Bekenntnis, da8
ithr “nicht vollig der Wunsch., wohl aber die Kraft
verlorengegangen ist, [mich] in einer Gruppe, (einer Partei
ohnehin nicht) zu engagieren, ‘dazuzugehtren’. Auch
jetzt.” Wie es zu diesem innerlichen Heraushalten gekom-
men ist, in einem Auf und Ab von anfinglicher Protest-
haltung, dann einer Phase intellektueller Beschiftigung mit
den sozialistischen Idealen, dann wieder ihrer “allmahlichen
Desillusionierung,” ist hier ebenfalls nachzulesen wie auch
in dem Gesprich mit Margarete Mitscherlich (86). In diesem
Gesprich grenzt sich die Autorin zudem von anderen DDR-
Intellektuellen ab: Im Unterschied zu “einigen ehemaligen
DDR-Schriftstellern, die sich fast zwanghaft mit ihrem
Trauma DDR auseinandersetzten™ sei sie “nicht trauma-
tisiert” (86). Nach den illusiondren Identifikationsmoglich-
keiten, Phasen des “Schonsehens,” Phasen der
Erniichterung, ist sie in der “hdchsten Verlegenheit, wenn
mich jemand fragt, worin besteht eigentlich nun deine DDR-
Identitdt” (86). Burmeisters in spiteren Zeitreflexionen
festgehaltenen Reflexionen zeigen noch schirfere Stellung-
nahmen zur “Macht,” wie sie von gewissen Schriftsteliern
stilisiert wurde, in einer “perfekten Vertauschung der wahr-
nehmbaren mit der gewiinschten Wirklichkeit.”** Man
erfahrt ihre Erleichterung tiber die bloBe Zuschauerrolle in
diesem neurotischen Spiel. Dies war in der Tat die
Vorrausetzung fiir ihr distanziertes “Fremdheitsgefiihl” in
der DDR. Relativ unbeachtet von der Macht besaB sie keine
Erfahrungen mit Verfolgungen und Schikanen, “meiner
eventuellen Karriere als ‘DDR-Schriftstellerin’ kam die
Wende zuvor.” Brigitte Burmeister hat vor allem eine
ausgeprigte Abneigung dagegen, in irgendeiner Weise, vor
allem nicht im nachhinein, in eine solche reprisentative
DDR-Identitdt (als DDR-Schriftstellerin) eingefiigt zu
werden: “Dagegen wehre ich mich und weiB zugleich, daB
ich durch diese Verhiltnisse geprdgt, an ihnen beteiligt
gewesen bin—wenn auch am Rande.”®

Vieles aus diesen kritischen Uberlegungen zur Gewoh-
nung an neurotische “Wunschbildproduktion,” vor allem das
“am Rande” geprigt und beteiligt sein, ist in die
Melancholieproblematik der Ich-Erzédhlerin Marianne
eingegangen. Neben dem literarisch ausgebauten Motiv
eines ldhmenden Mangels an Identifikationsbereitschaft ist
Mariannes ausgeprigtes Wunschdenken zu verzeichnen.
Eine Konfrontation sei hier zitiert. Eine der Nachwende-

16

tragddien auch in diesem Roman ist der Selbstmord der
Mieterin Margarete Bauer, die im iibrigen das Spitzelthema
in schillernder Weise einfiihrt, denn eine schuldhafte
Verstrickung in eine Stasi-Mitarbeit ist eine der
“Leerstellen” der Biografien. Das Gesprich iiber den Tod
der Nachbarin fiihrt zu einem Streit zwischen den
Freundinnen Marianne und Norma dariiber, ob man fiir
jeden “die Hand ins Feuer legen kénne” (60). Die Ich-
Erzidhlerin wehrt sich noch dagegen, das “miese
Gesellschaftsspiel [im] allgemeinen Klima 6ffentlicher
Verdichtigungen und Denunziation mitzumachen” (58).
Scheint also die Tragddie in der Nachbarschaft auf die
zweite Krinkung der “Psychiatrisierung” des Ostens zu
verweisen, daB im Osten “schon die Wohnanschrift ein
Psychogramm” bedeuten kann, wo nun girende Angste und
“endgiiltige Ratlosigkeit” das Leben vergiften, so ist die
Schuld- und Wahrheitsfrage auch eine der von Norma
eingeleiteten Uberpriifungen des Wunschdenkens Mariannes
und ihrer rationalisierenden Abwehr der Existenz tragisch-
verstrickter Lebensgeschichten. Das Bild Margarete Bauers
als das einer energisch-gesprichigen Frau, ahnt sie,
“stammte nicht aus der Erinnerung. Moglicherweise aus
einem Wunsch” (47). Erst spiter gibt sie zu, da Norma mit
ihrem spontanen Aufgreifen jeden Verdachts recht haben
konnte. Andeutungsweise fiihrten schon die Erinnerungs-
bilder an Margarete Bauer, die “Schreierin im zweiten Hof,”
dann ihr Verstummen, “unauffillig wie ein erloschener
Vulkan,” auf die Spur (46).

Wichtig ist in dieser Episode die psychologische
Funktion Normas im Einreien von Rationalisierungen. Hier
gilt es nun nachzuvollziehen, wie Mariannes Melancholie in
der Figur der Norma gespiegelt wird, die, so meine Lesart,
liber eine mogliche realistische Deutung hinaus, eine
Phantasie, eine “Erscheinung” darstellt, die die Ich-
Erzihlerin in ihren psychologischen Ergriindungen begleitet.
Wie geschieht dies in einer anderen wichtigen Beziehung
der Ich-Erzahlerin, der zu threm Mann? In diesem
Verhiiltnis ist Marianne die tiefer Blickende. Es sind gerade
dic Ambivalenzen der DDR-Biografie, die von der Ich-
Erzihlerin ihrem Mann entgegengehalten werden. Mit Recht
ist hier iibrigens das feministische Thema des Konflikts
zwischen dem minnlichen “zeitgemidBen Tempo” (94) im
Verwerfen einer ganzen Vergangenheit und einer weiblichen
“bewahrenden” Auseinandersetzung bemerkt worden.”’
Nicht nur sind die méannlichen Figuren oberfléchlicher und
konfliktunfahiger. Die minnliche Verdringungsthematik
taucht dhnlich auf wie in der romantischen Erzihlweise
Marion Titzes. Auf die merkwiirdig anmutenden Wolfschen
Einfliisse wird zuriickzukommen sein. Aus Johannes’ und
Mariannes Gespréchen ist zunéchst ersichtlich, wie zutiefst
kritisch die DDR-Vergangenheit gesechen wird, nicht nur
vom ménnlichen Partner. Er aber vereinfacht die
Ambivalenzproblematik, die ja auch bei Marianne zu
Realitiits- und Selbstverlust gefiihrt hatte:



LEDANFF: “WEIBLICHE” WENDEROMANE

Doch wozu brauchst du dieses HaB3- und Ekelbild von
dem Land, in dem du, als es noch existierte, mit den
unterschiedlichsten Empfindungen gelebt hast? Du
machst den Fehler, sagte ich, eine vertrackte Mischung
aufzultsen, damit etwas Eindeutiges herauskommt. (95)

Die “vertrackte Mischung” der ambivalenten DDR-Realitét
ist nicht der beschonigende Blick auf gute Zeiten—
Burmeister ist immer ironisch genug, um alle Banalitit
gewisser Schiagworte der Nachwendezeit abgriindiger und
zitathafter zu gestalten. Rational und vereinfachend
allerdings sind die Widerspriiche nicht aus der Welt zu
schaffen. In diesem Streit wird Norma eine “Erscheinung”
genannt: “Weil die unsichtbaren Mauern das Wesentliche
waren, braucht man iiber Erscheinungen wie Norma nicht zu
reden.” Noch eine weitere Funktion der ‘Norma-Erschein-
ung’ deutet sich hier an: die “vertrackte Mischung” der
Vergangenheit kann wiederum nur in einer gleichsam Freud-
schen, vorrationalen Unbedingtheit attackiert werden. Dies
tut eine Romanfigur, die als vital, fast kindlich gradlinig,
ohne Wenn und Aber in den gefiihlsmiBigen Einstellungen
gezeichnet wird. Norma ist teilweise selbst psychologisch
skizziert, war “weniger verletzbar und nicht aus Angst vor
Schmerzen in Bewegungsabwehr so geiibt wie ich” (276).
Chiffrenartig wird diese vorrationale Kindlichkeit durch ihre
Verwandtschaft mit der koboldhaften “Tochter” der Ich-
Erzihlerin, bei der kein Zweifel bleibt, daBl sie eine
“Kopfgeburt” der Ich-Erzihlerin ist (117, 123). Marianne
erfindet sich solche Phantasien von “Zukunftsoffenheit” und
biografischer Unbeflecktheit. Die Phantasie der in der
Mauernacht geborenen Norma ist aber eine “Leerstelle,” in
der alle Projektionen iber eine “DDR-Identitat” unter-
gebracht werden konnen, womit der Name Norma als IM-
Code-Name angesprochen ist. Nun wimmelt Burmeisters
Erzihlen von ironischen und verschliisselnden Einfillen. Am
augenfilligsten ist natiirlich die Verwendung des ‘Namen
Normas’ fiir Mariannes Liigen- und Spitzelgeschichte des
zweiten Teils (hier die Anspielung des Namens auf die
NormannenstraBe). Im “psychoanalytischen” Strang des
Wenderomans taucht die “Freundin” als fremde Frau mit
Normas Stimme aber vorher am Ende des ersten Teils in
einer gespenstischen Versammlung im Hof des Mietshauses
auf. Zu denken ist auch an Burmeisters Verwendung der
Techniken des Nouveau roman und hier an die Steigerung
des Mietshausmotivs ins Surreale, das im Tagesverlauf in
den nichtlichen Ereignissen einen Hoéhepunkt findet. In
diesen Momenten verdichtet sich die Perspektivenvielfalt
der eingeschobenen Lebensdokumente, werden die Ein-
blicke in fremde Briefe verstorbener Bewohnerinnen und die
Gespriche der Mieter von einer feindlichen, anklagenden
Stimme Normas unterbrochen. Aus psychoanalytischer Sicht
benimmt sie sich wie ein richtendes Gewissen, ein Uber-Ich,
das tiber sie “Bescheid weiB3” (152). Die richtende Norma
nennt Mariannes Verhalten “ihre abgrundtiefe Teilnahms-

17

losigkeit” (150). Auch diese psychische Instanz des Uber-
Ichs greift Indifferenz und mangeinde Identifikation an,

Die Spitzelgeschichte des zweiten Teils, die Marianne
“unter dem Namen Norma” mit allen Klischees westlicher
Pauschalisierungen iiber naive 6stliche Spitzellebensliufe
einer neugierigen Westlerin bei ihrem Besuch im Westen
erzihlt, ist einerseits als Affront gemeint, zunichst gegen die
Westler, dann gegen ihren Mann, da Johannes die Unsicher-
heit, die “Liicke” in den ungewiss gewordenen Biografien,
nicht ertragt. Andererseits erginzt Burmeister in dieser
provokanten Ost-West-Konfrontation nur die Themen der
“geisterhaften” Ost-Psyche.38 Wichtiger als das Thema der
(wechselseitigen) Pauschalisierungen ist Mariannes von
Norma erlernter spielerischer Umgang mit der DDR-Psyche
als Imaginationsfliche moglicher Biografien, auch “Stasi-
Romanen.” Hier ist ndmlich die weitere Ebene der Norma-
Figur angedeutet, die durchweg im Roman mit ihrem
“Soziologenblick” (88) Alltagsbeobachtungen in Romanan-
finge verwandelt. Das Einfithlen in eine mogliche IM-
Vergangenheit jedoch—hier ist wieder an Normas psycho-
logische Aufklarungsfunktion zu denken—befreit Marianne
aus dem lahmenden Klima der Verdichtigungen und Mut-
maBungen. So scheint Burmeisters Roman in Hinblick auf
Normas ‘Lehren’ mit einer erstaunlichen Beharrlichkeit auf
den moralischen und psychologischen Fragen des Diskurses
der DDR-Nachwendemelancholie zu insistieren, wobei
dieser gleichzeitig ironisiert und 4sthetisiert wird.

Der Freundschaftsbund dieses sogenannten “utopischen
Romans,” der in den Verunsicherungen der Gegenwart
zwischen Norma und Marianne geschlossen wird, soll die
Komplementaritit der “Unvollstiandigkeit” (283) bewirken,
Die ironisch-feierliche Rede des Landkommundarden Max,
der die beiden Frauen in ihrem Bund zusammenfiigt, warnt
vor der oberflichlichen Ausfiillung des “Horror vacui,”
davor, “unsere Identitit in geschlossener Fiille [zu] suchen”
(282). SchlieBlich soll der RomanschluB} die Hoffnung auf
eine Akzeptanz der Widerspriiche im Namen eines “entideo-
logisierten Freundschaftsbegriffs” nahelegen (so Christine
Cosentino, von der auch die folgenden Charakterisierungen
stammen‘w). Gewisse DDR-Traditionen in der neuen Gegen-
wart in reformierter Gestalt zu bewahren, wire somit ein
Teil von Burmeisters “Ringen um Identitdtskontinuitit.”
“Identitatskontinuitidt” ist zweifellos das Anliegen der
Befragungen der geisterhaften DDR-Biografie und ihrer
“Leerstellen.” Aber wozu dient all die “freundliche Ironie”
des utopischen Schlusses und iiberhaupt das fast iber-
strapazierte Verschliisseln und Verritseln? Stimmt die
utopische Botschaft einer Integration der Vergangenheit in
die krisenhafte Gegenwart nun doch nicht?

Das feministisch gezeichnete Bild von Normas und
Mariannes komplementirer Freundschaftsbezichung bewahrt
iiber die in Anfiihrungszeichen gesetzte Solidarltitsutopie
hinaus weitere Teile der kulturellen Identitit, dies nun in der
Wahl der feministischen Erzihlstrategien des kulturellen



GDR BULLETIN

Erbes der DDR. Was es nun Burmeister moglich macht,
auch solche Zitate der “DDR-Identitit” in ihren Roman zu
integrieren, sind Mittel der Intertextualitit, die sie gezielt
einsetzt und damit eine fiir ihr Schreiben charakeristische
ironische Distanz zur eigenen Schreibsituation herstellt. Wie
ich meine, ist hier mehr als eine das engagierte Schreiben
leise abschwichende Ironie im Gange. Wohl wissend, daB
ein originelles Sprechen von der “Trauerarbeit” nicht
moglich ist, verleiht sie den schon fast mythischen Themen
von weiblicher (DDR-)Innerlichkeit und DDR-Vergangen-
heitsbewiltigung den Charakter einer metaphorischen
Wahlverwandschaft.

Das Zentrum der Anspielungen bildet Christa Wolf, die,
wie an einigen Stellen deutlich, durch den geisterhaften
Osten und die Frauenfreundschaft spukt, in einer gewissen
Beziehung, versteht sich, zu dem Spukgeschopf Norma. Die
Padagogik der Akzeptanz der “Liicke” ist schon dadurch
doppeldeutig und ironisch, dafl die Coda des Romans, wie
Hubert Winkels bemerkt, an Christa Wolfs stellenweise vor-
handenen Predigerton in den Essays aus dem Band Auf dem
Weg nach Tabou * erinnert. Nicht nur die in der Nach-
wendezeit solchermaBen bei Wolf auf die Gegenwart einge-
stellten Stilmittel der reformutopischen Rede scheinen anzi-
tiert. Zu den komplexen Beziigen der intertextuellen Anspie-
lungen auf den DDR Feminismus hier nun einige Hinweise.
Norma mag eine Identifikationsfigur ‘besserer’ (litera-
rischer) DDR-Frauengestalten sein mit der auch von ihr aus-
gehenden Botschaft des weiblichen “Wir-Sagens” (30), die
unter anderem in Christa Wolfs Kassandra-Roman zentral
war. Zu vermuten allerdings, da3 Norma als “Spezialistin fiir
Menschengemeinschaft” (94) die Schriftstelierin Christa
Wolf selbst darstelit, wire zu kurz gegriffen. Vielmehr hat
eine andere Figur, die “Ruferin” Margarete Bauer, mit
Christa Wolf deren IM-Code-Namen, aber auch die duleren
Ziige gemeinsam, wirkte “mit ihren dunklen Augen, dem
glatten schwarzen Haar siidldndisch” (38). Diese Verschliis-
selung im Rahmen der Stasi-Thematik ist wohl keinesfalls
polemisch gemeint, eher, wie alle Zeitbeziige des Romans,
eine Facette des Diskurses iiber die in die 6ffentliche Rede
geratene Vergangenheit. Im tibrigen ist Christa Wolf fiir
Brigitte Burmeister eine Art “Hohepriesterin der Litera-
tur,™' was durchaus respektvoll gemeint ist. Wer aber ist
Norma, jetzt als ‘Leerstelle’ einer mit einer vagen Biografie
ausgestatteten (weiblichen) DDR-Vergangenheit? Sie ist,
nebst vielleicht anderen intertextuellen Beziigen, ein Wolf-
sches Romangeschopf, und zwar eines, das der Kassandra
bzw. einer ihrer Schwestern am nichsten kommt. Die “knis-
ternde, krause kastanien Mahne” Normas (57), die Marianne
andéchtig beriihrt, ist ein Wolfsches wiederkehrendes Sym-
bol der weiblichen Sinnlichkeit im mythischen Matriarchat,
das sozusagen im “Haareraufen” Normas momenthaft
wieder aufersteht. Im iibrigen ist es interessant, daB Brigitte
Burmeister die Wiederkehr der mythischen “wilden” Weib-
lichkeit vor Christa Wolfs eigenen Selbstzitaten in ihrem

18

Medea-Roman einleitet. So zielt Unter dem Namen Norma
mit diesen Verschliisselungstechniken auf eine metapho-
rische Affinitit von “Weiblichkeit” und Wende. Die Katha-
rina Dobler so befremdenden altmodischen Motive aller-
dings sind nur in der ironisierten, mehrdeutigen Ausfiillung
des Rastelwesens der “DDR-Identitdt” zu verstehen und als
Maglichkeit, in der neuen Gegenwart einen schillernden
traditionsbewahrenden Bezug zum kulturellen Erbe
aufzunehmen.

Interessanterweise ist auch diese bemerkenswert reflek-
tierte Nachwendeprosa noch eng mit dem emotionalen Auf-
ruhr der Erinnerungsproblematik verbunden. Der Aufwand
an psychoanalytischen Deutungsstrategien im Roman diirfte
durchaus einem ‘“‘engagierten” Aufhellungsbediirfnis ent-
springen, ganz wie in den beiden anderen Romanen. Im Ver-
gleich mit den beiden anderen Literarisierungen des
‘Abschieds von der DDR’ stellt sich fiir das chronistische
und erinnernde Schreiben jener Zeit heraus, da3 Unter dem
Namen Norma eine Identititsproblematik spiegelt, die
zwischen den beiden Extremen einerseits des traumatischen
Utopieverlusts (wie bei Konigsdorf) und andererseits des
Selbstverlusts durch ldhmende Ohnmachtserfahrungen (wie
bei Titze) liegt, Melancholiebilder, die auch bei Burmeister
als Folge des passiven Verhiltnisses zu der “irgendwie
hassenswerten Macht” gezeichnet werden. Der Grund fiir
den Einsatz der einige Interpreten so irrefithrenden
ironischen, ja zitathaften Erzdhlmittel liegt nicht nur in der
Brechung der Poetik der Wendebeschreibung. Ironische
Mehrdeutigkeit ist in den literarischen Bildern des Ab-
schieds von der DDR vor allem ein Vexierbild der ambiva-
lenten Selbstbeobachtung der Autorin. Burmeisters skep-
tische Riickblicke mochte man zusammenfassen mit der
Charakterisierung ihrer in DDR-Zeiten geiibten “Haltung—
mich in Mitmachen und Verweigerung zu beobachten, was
eine Art der Abwesenheit ist, eine ironische oft.”** In diesem
Kontext ist die zitathafte “weibliche” Wendeverarbeitung
schlieBlich bei Brigitte Burmeister, gerade so wie ihr
stilistischer Riickgriff auf die utopische und idealistische
Tradition der DDR-Sprech- und Empfindungsweise, eine
intellektuell gesteuerte Anndherung an die einst so fremd
empfundene Heimat.



LEDANFF: “WEIBLICHE” WENDEROMANE

Anmerkungen

'Siehe Alison Lewis, “Unity Begins Together: Analyzing the
Trauma of German Unification,” New German Critique 64
(1995): 135-160. Die wechselseitigen “projections of
narcisstic origin” der Ost- und Westdeutschen in dem Dialog
der Psychotherapeuten Hans-Joachim Maaz und Michael
Moeller (Die Einheit beginnt zu zweit, 1991) werden hier
kritisch aufgehellt.

2 Brigitte Burmeister, Unter dem Namen Norma. Roman.
Stuttgart: Klett-Kotta, 1994.

3Siche u.a. Hans-Georg Soldat, “Die Wende in Deutschland
im Spiegel der zeitgendssischen Literatur,” German Life and
Letters 50.2 (1997): 133-154, hier 149.

*Margarete Mitscherlich und Brigitte Burmeister, Wir haben
ein Beriihrungstabu. Deutsche Seelen—einander fremd
geworden (Miinchen: Piper, 1993) 49.

5Helga Konigsdorf, Im Schatten des Regenbogens. Roman.
Berlin: Aufbau, 1993.

®Marion Titze, Unbekannter Verlust. Berlin: Rowohlt, 1994.
7Helga Konigsdorf und Rosemarie Zeplin, “Geldschte
Kassetten—Gepriche mit Masken,” Gute Nacht, du Schine.
Autorinnen blicken zuriick, Hg. v. Anna Mudry
(Frankfurt/M.: Luchterhand, 1991) 78-85, hier 81.

8Helga Konigsdorf, 1989 oder Ein Moment Schionheit
(Berlin: Aufbau, 1990); Aus dem Dilemma eine Chance
machen. Essays (Hamburg: Luchterhand, 1991); der Beitrag
zu dem Sammelband Gute Nacht, du Schine, s.o., weiterhin
die Dokumentarbinde Adieu DDR: Protokolle eines
Abschieds (Reinbek bei Hamburg: rororo, 1990) und
Unterwegs nach Deutschland. Uber die Schwierigkeit ein
Volk zu sein: Protokolle eines Aufbruchs (Reinbek bei
Hamburg: rororo, 1995).

®Eva Kaufmann, “Adicu Kassandra? Schriftstellerinnen aus
der DDR vor, in und nach der Wende,” Women and the
Wende. Social Effects and Cultural Reflections of the
German Unification Process, Hg. v. Elizabeth Boa and Jan
Wharton (Amsterdam: Rodopi, 1994) 216-225.

"Christa Wolf, “Zwischenrede” (1990), Auf dem Weg nach
Tabou. Texte 1990-1994 (KoIn: Kiepenheuer & Witsch,
1994) 21.

llSigmund Freud, Studienausgabe. Band III (Frankfurt/M:
Suhrkamp, 4. Aufl. 1975) 199.

“Franz Haas, “Abschied vom Erziehungslager Ost. Marion
Titzes Debiit Unbekannter Verlust,” Neue Ziiricher Zeitung
23. November 1994,

PIris Radisch, “Unbeschreiblich weiblich. Untersuchungen
eines deutschen Gefiihls: Marion Titzes Debiit Unbekannter
Verlust,” Die Zeit 2. Dezember 1994,

"Katharina Débler, “Der Osten bleibt weiblich. Unter dem
Namen Norma, ein Wende-Roman von Brigitte Burmeister,”
Die Zeit 4. November 1994.

19

"Iris Radisch, Anm. oben, nennt insgesamt vier Autorinnen:
“Brigitte Burmeister, Irina Liebmann, Angelika Kliissendorf
und Kerstin Hensel mdgen noch so verschieden sein, keiner
ist das schone traurige Gefiihl, der melancholische Ausweis
des weiblichen Widerstands, abhanden gekommen.” Mir
scheint die freudianische Melancholieanalyse bei den dlteren
Autorinnen besonders auffillig zu sein. Ein weiteres unge-
mein “melancholisches” Schreiben erscheint in Irina Lieb-
manns Roman In Berlin (1994), wobei die Perspektive
dieser Odyssee zwischen Ost- und Westberlin, die eines fast
autobiographischen, in jedem Fall personlichen Schreibens
ist, inklusive der hier behandelten, eher individuellen
Liebesproblematik, ohne explizite Beziige zur feminis-
tischen Schreibtradition.

"Uberblicke und Analysen zur Nachwendeliteratur bis
inklusive Giinter de Bruyn in dem Sonderband “GDR
Writers since the ‘Wende’” von German Life and Letters
50.2 (April 1997), vgl. Anm. 3. Manchmal jedoch erscheint
der bertihmte “Sinnverlust” als allzu vages Thema der Kritik
zu existieren, unabhéngig von den jeweiligen “Krinkungs”-
Diagnosen, unabhéngig auch von der Form, ob Essay,
Gedicht oder Prosa. Ebenfalls mehr thematisch (und sehr
unterschiedliche Dokumente der “self-alienation” behan-
delnd, also Christa Wolfs Was bleibt, Helga Schuberts
Judasfrauen und Monika Marons Stille Zeile Sechs), geht
Anna K. Kuhn in einer Darstellung weiblicher und Berliner
Wendeprosa vor: Die Tatsache, daB in den Texten
“Traumatisches” zunichst nur auf Umwegen, d.h. in
historischen Riickblicken und nicht in Form von
Zeitchroniken, aufscheint, spielt keine Rolle. Anna K. Kuhn,
“Berlin as Locus of Terror. Gegenwartsbewiltigung in
Berlin. Texts since the Wende,” Berlin in Focus. Cultural
Transformations in Germany. Hg v. Barbara Becker-
Cantarino (Westport: Pracger, 1996) 159-186

""Die Prosawerke Meine ungehirigen Triiume. Geschichten
(1978), Der Lauf der Dinge. Geschichten (1982), Respekt-
loser Umgang. Erzahlung (1986), Lichtverhdltnisse.
Geschichten (1988), Ungelegener Befund. Erzdhlung
(1990). Siehe auch Eva Kaufmann, “Adieu Kassandra,”
a.a.0.. Eine bestimmte Gruppe von Autorinnen einer mitt-
leren Altersgeneration, u.a. Helga Konigsdorf, mit einem
ideologiekritischen, differenzierteren “weiblichen Schrei-
ben” wird hier hevorgehoben, alle in dem Sammelband Gute
Nacht, du Schéne.

"«Dag Spektakel ist zuende,” Aus dem Dilemma eine
Chance machen, a.a.O.: 11.

Y«zuriick in die Alltagsgeschichte. Helga Konigsdorf im
Gesprich mit Giinter Gaus,” neue deutsche literatur 42.5
(1994): 78-174, hier 89.

% Hans Stempel, “Leid-Leitartikel. Helga Konigsdorfs
Roman Im Schatten des Regenbogens,” Frankfurter
Rundschau 18. Dezember 1993, der millingende poetische



GDR BULLETIN

Metaphern, aber einen “ersten Versuch, die Zeit nach der
Wende literarisch zu bewiltigen,” feststellt. Fiir weitere
durchweg kritische Besprechungen siehe K. Hillgruber und
J. P. Wallmann. Vgl. folgende Anmerkungen.

%' Auf das wie “im Okonomielehrbuch” kalt Kalkulierte der
Nachwende-Unmenschlichkeit und der Abhandlung von
“Wendemalheuren” weist Katrin Hillgruber hin: “Alice lebt
hier nicht mehr. Helga Konigsdorf 148t eine WG mit der
Einheit hadern,” Siiddeutsche Zeitung 6. Oktober 1993,
22Jiirgen P. Wallmann, “Pappkameraden. Mit Helga
Konigsdorf am Stammtisch,” Die Welt 11. Dezember 1993.
PZur ersten Reflexion der Wende, dem schwierigen
Abschied nicht nur von der Partei, sondern auch von der
DDR-Schrifstellerrolle sieche Jean E. Cronacher, “Pressing
for Change: The Case of Helga Konigsdorf,” Women and
the Wende, a.a.0.: 164-176, bes.174.

24Helga Kénigsdorf, “Was nun?" Aus dem Dilemma eine
Chance machen, a.a.Q.: 13.

25Gespréich mit Giinter Gaus, vgl. Anm. 19: 81.

2(’Helga Konigsdorf, 1989 oder Ein Moment Schénheit,
a.a.0.: 17.

“'Volker Wehdeking, Die deutsche Einheit und die
Schriftsteller. Literarische Verarbeitungen der Wende seit
1989 (Stuttgart: Kohlhammer, 1995): 70. Eine iiber-
schwengliches Lob auf den “filligen deutschen Zeit- und
Zustandsroman” spricht auch Sybille Cramer aus: “Deutsche
Zustiande und die offenen Felder im Gefiige der deutschen
Gegenwart. Die Ostberliner Erzihlerin Brigitte Burmeister
legt einen weitsichtigen Gegenwartsroman vor,” Siid-
deutsche Zeitung 5. Oktober 1994.

8 Brigitte Burmeister und Gerti Tetzner, “Keine Macht, aber
Spielraum,” Gute Nacht, du Schone, a.a.0.: 30-59. Zum
“utopischen” SchluB siehe Christine Cosentino, “Ost-
deutsche Autoren Mitte der neunziger Jahre: Volker Braun,
Brigitte Burmeister und Reinhard firgl,” The Germanic
Review 71.3 (1996): 177-194. Weiterhin Beth Alldred,
“Two contrasting perspectives on German unification: Helga
Schubert and Brigitte Burmeister,” German Life and Letters
50:2 (1997): 165-181, die krasser noch, da im Vergleich zur
heftigen DDR-Kritik bei Helga Schubert durchgefiihrt, den
Roman Unter dem Namen Norma “as a utopian novel”
charakterisiert: 180.

“Erst im nachhinein bin ich mit der literarischen Szene der
DDR in personlichere Beriihrung gekommen.” Brigitte
Burmeister, “Schriftsteller in gewendeten Verhiltnissen,”
Sinn und Form 4 (1994): 648-654, hier 654. Diese
Bemerkung scheint mir wichtiger zu sein als Eva Kaufmanns
Feststellungen zu einem theoretischen Interesse am
Feminismus der Autorin bereits zu DDR-Zeiten. Eva
Kaufmann, “Adieu Kassandra,” a.a.O.; 219.

®Colin B. Grant, “Die Tiiren zu den Zwischenrdumen
aufhalten—Einfiihrung in Leben und Werk von Brigitte

20

Burmeister,” Neophilologus 78: 1 (1994): 131-136, hier
131.
*'Der Begriff “Leere Stelle” fillt im Kontext der spiteren
Erfindung der IM-Identitit der Protagonistin (255). Der
Terminus “Leerstelle,” erldutert Wehdeking, entstammt aus
der Konstanzer Schule der Literaturwissenschaft von
Iser/Jauss und wird in Burmeisters Technik “rdtselhafter
Pointen” benutzt., a.a.0., 83.
32Sybille Cramer, “Deutsche Zustinde,” a.a.0. Eine
aufhellende Analyse des Stellenwerts des Revolutionstopos
ibt Christine Cosentino, a.a.0.: 86.
*Burmeister und Tetzner, “Keine Macht, aber Spielraum,”
a.a.0.: 56. Andererseits werden hier auch optimistische
reformutopische Hoffnungen erwihnt, womit Brigitte
Burmeister in ihren frithen 1991 publizierten Gesprichen
sich als an der in der Wendeeuphorie sich erdffnenden
Debatte des “dritten Wegs” beteiligt zeigt (vgl. Wir haben
ein Beriihrungstabu, 72 und 80).
Hugchrifisteller in gewendeten Verhiltnissen,” a.a.0.: 651.
35Brigittc Burmeister, “Meine Produktionsbedingungen,”
Entwiirfe & Ziindschrift 4 (1995): 22-24, hier 23.
% ibid.
'Siehe Alldred, vgl. Anm. 28: 177.
*Die klischeehaften Bilder der “Menschen mit einer Glasur
iiber den Gesichtern” (Norma 211) sollten vielleicht nicht so
iiberbewertet werden, wie sie als Hauptkritikpunkt von
Burmeisters Nachwendepanorama angemerkt werden.
Michael Braun, “Aus der Fremde, Tiefkiihlvergniigen,
KnabberspaB—Ein Deutschlandroman von  Brigitte
Burmeister: Unter dem Namen Norma,” Frankfurter
Rundschau 17. Dezember 1994, ebenso Katharina Débler,
a.a.0. und Walter Hincks, “Glasierte Gesichter. Brigitte
Burmeisters Berlin Roman,” Frankfurter Zeitung 4. Oktober
1994.
*Christine Cosentino, vgl. Anm. 28:183.
“Hubert Winkels, Einleitung zur deutschen Literatur 1994.
Jahresiiberblick, Hg. v. F. J. Gortz, V. Hage, U. Wittstock.
(Stuttgart: Reclam, 1995) 11: “Christa Wolfs utopischer
Ausblick, der an archaische Rituale, ebenso wie an
christliche Kommunion und sozialistische Grundideale des
Teilens erinnert.” (siche Auf dem Weg nach Tabou: 339).
“Berz‘ihrungstabu, a.2.0.: 59.
“Gute Nacht, du Schone, a.a.0.; 35.





