
INTERVIEWS 

Verschüttete Kultur - Ein Gespräch 
mit Monika Maron 

Monika Maron wurde am 3.6.1941 geboren und wuchs in der 
DDR auf. Sie studierte Kunstgeschichte und Theaterwissenschaft, 
arbeitete beim Fernsehen und an einer Schauspielschule, war später 
als Journalistin tätig. Seit Mitte der siebziger Jahre ist sie freischaffende 
Schriftstellerin, obwohl sie von der Regierung der DDR von jeglicher 
Veröffentlichung abgehalten wurde. 1981 veröffentlichte sie im 
westdeutschen Fischer Verlag ihr erfolgreiches Erstlingswerk, den 
Roman Flugasche. Unter dem Titel Das Mißverständnis folgten 1982 
vier Erzählungen und ein Stück. Der zweite Roman, Die Überläuferin, 
erschien 1986. Kurz zuvor war 1983 ihr Theaterstück Ada undEvald 
in Wuppertal uraufgeführt worden. Ihr 1988 veröffentlichter 
Briefwechsel mit dem westdeutschen Autor Joseph von Westphalen 
brachte weitere ostdeutsche Sanktionen gegen sie mit sich. Im Herbst 
1991 publizierte sie ihren vielbeachteten Roman Stille Zeile Sechs. 

Seit 1988 lebt sie in Hamburg. Sowohl durch ihr literarisches 
Schaffen als auch durch ihr Eingreifen in die öffentliche Diskussion, 
unter anderem in führenden deutschen Medienorganen, hat sich 
Monika Maron einen ganz besonderen Platz im deutschen kulturellen 
Leben gesichert. Auf Einladung Walter Hinderers verbrachte sie den 
Herbst 1991 als Writer-in-Residence und Visiting Lecturer an der 
Princeton University in New Jersey. Das folgende Gespräch mit 
Monika Maron führte Gerhard Richter, Doktorand an der Princeton 
University. Das Gespräch fand im November 1991 statt. 

Gerhard Richter: In den sechziger Jahren verkündete Hans 
Magnus Enzensberger den "Tod der Literatur," eine Diagnose, 
die damals, zumindest in der Bundesrepublik, ernst genommen 
wurde. Dennoch hat die Literatur überlebt. Heute jedoch 
scheint kaum jemand mehr an die Literatur zu glauben, 
ehemalige Literaturwissenschaftler nennen sich nun Medien­
oder Kulturtheoretiker, und auch die oft-zitierte literarische 
Öffentlichkeit scheint großenteils nur mehr statistisch zu 
existieren, wie auch etwa Brechts lesender Arbeiter. Ist dieses 
neue Desinteresse an Literatur nur auf die einschneidenden 
politischen Umwälzungen der jüngsten Zeit zurückzuführen, 
also auf etwas Vorübergehendes, oder sind wir mal wieder am 
Tod der Literatur angelangt? 
Monika Maron: Ich glaube, in der ehemaligen DDR hat es nie 
größeres Interesse an der Literatur gegeben als heute, ein 
jedoch immer noch gleich kleines. Das Interesse an Literatur 
war eigentlich ein umgeleitetes Interesse. Die Leute hätten 
gerne Zeitung lesen wollen, sie wollten über bestimmte Dinge 
die Wahrheit wissen. Das Interesse an Literatur war kein 
speziell literarisches, sondern ein politisches. Und da dieses 
Interesse heute anders befriedigt werden kann, bleibt für die 
Literatur die kleine Lesergruppe übrig, die sie von Natur aus 
hat. Enzensberger hat ja mal eine Zahl von Lyriklesern 
genannt, 1063, oder sowas. 
Richter: Glauben Sie, daß dieses, wie auch immer geartete, 
Literaturverständnis jetzt in den Westen überschwappt? 

Maron: Das westdeutsche Literaturverständnis ist einfach 
ästhetischer, schon lange formbewußter. Überhaupt ist 
zwischen den beiden Teilen Deutschlands ein enormer 
Kulturunterschied zu bemerken. Ich habe immer gedacht, 
daß die Kultur in der DDR verschüttet ist, sogar zerstört, nicht 
nur in der Kunst sondern auch im öffentlichen Umgang 
miteinander, in der ästhetischen Auseinandersetzung. In 
anderen Ländern ist die Kultur nicht so zerstört worden, zum 
Beispiel in Ungarn, wo eine ästhetische und politische 
D i s k u s s i o n stattgefunden hat. A u c h die Bürger­
rechtsbewegung war fürchterlich naiv, konzeptionslos 
eigentlich. [Ironisch] "Die Welt sollte nicht so schlecht sein, 
nicht so gemein." Aber es gab kein Konzept, was dann ja 
nach '89 auch sofort das Dilemma war. In Ungarn war das 
anders, weil die Diskussion nie ganz abgerissen war wie in 
der DDR, von wo die aktivsten Denker seit 1949 weggegangen 
waren. Und daher werden die beiden Teile Deutschlands, 
unabhängig von den ökonomischen Vorraussetzungen, noch 
eine Weile verschieden bleiben. 
Richter: Nun war es aber doch gerade in der DDR so, daß 
man eine ausgeprägte Lesekultur hatte, die Literatur erfüllte 
eine wichtige Aufgabe. Man machte sich auf die Suche nach 
vergriffenem oder zensiertem Lesematerial und entwickelte 
so eine ganz andere Beziehung zur Literatur. 
Maron: Aber ich glaube eben, daß dies ein vordergründig 
politisches Interesse war, bei dem die Ästhetik zu kurz kam. 
Selbst beim Schreiben mußten ja irgendwie diese Defizite 
ausgeglichen werden. Man fühlte sich gedrängt, bestimmte 
politische Aspekte in den literarischen Text aufzunehmen. 
Das hat den Büchern nicht immer gut getan; das merkt man 
ja auch an sich selbst. Man hat so viel Kraft sinnlos 
verschlissen, was ich auch in der Stillen Zeile beschreibe. 
Richter: Während die herkömmliche Literatur in einer tiefen 
Krise steckt, breitet sich die Kulturdebatte um Moderne und 
Postmoderne weiter aus. Die eine Seite sieht den 
augenblicklichen Zustand als weitere Krise der Moderne 
(und verneint somit implizit die Existenz der Postmoderne), 
die andere Seite glaubt in der Postmoderne einen radikalen 
Bruch mit der Moderne zu sehen, in dem die Dezentrierung 
des Subjekts (wie z.B. bei Joyce) von der Fragmentierung 
des Subjekts abgelöst worden ist. Selbst Theoretiker der 
Postmoderne, also deren Advokaten, erkennen an, daß das 
Phänomen der Postmoderne weniger in der darstellenden 
Kunst als in der Architektur nachzuvollziehen ist; als Beispiel 
ist das Bonaventura Hotel in Los Angeles angeführt worden, 
wo Eingänge quasi nicht existieren, alle räumlichen 
Koordinaten fehlen und Orientierung somit unmöglich ist, 
Rolltreppen zu Zeichenketten werden etc. Glauben Sie an 
die Differenzierung von Moderne und Postmoderne? Gibt es 
eine Postmoderne in der Literatur? 

2 



Maron: [Lacht] Möglicherweise müßten das die Germanisten 
selbst beantworten. Ich glaube schon, daß es ein postmodernes 
Lebensgefühl gibt. 
Richter: Was wäre denn das für Sie? 
Maron: Die Erfahrung, daß sich der Mensch aus all seinen 
Bindungen in die Freiheit entläßt und dann nicht weiß, was 
er wil l , wofür er sie eigentlich haben wollte. Die Männer 
sagen sich von den Frauen los, die Frauen von den Männern, 
die Generationen kündigen die Verträge auf, gerade noch 
interessieren sich Eltern für die Kinder, wobei Frauen oft auch 
schon gar keine Kinder mehr haben wollen. Man sucht größte 
Unabhängigkeit, größte Bindungslosigkeit, man zersplittert 
die Gesellschaft in tausend Facetten. Am Schluß steht man da 
und fragt sich: Was will ich? Wozu wollte ich diese Freiheiten? 
Das, glaube ich, ist dieses komische Lebensgefühl. Der 
Fundamentalismus zum Beispiel ist auch eine Reaktion auf 
diese große Freiheit, die man dringend haben wollte, aber 
nun nicht so recht zu nutzen versteht. Und wenn uns unser 
Mörder gegenübersteht, dann fragen wir ihn auch erst, ob er 
eine traurige Kindheit hatte. Nichts ist mehr verbindlich an 
überkommenen Festigkeiten im Leben. Der Mensch steht 
heute ziemlich allein da und weiß, die Welt ist zu groß für ihn. 
Richter: In dieser Orientierungslosigkeit scheinen 
Erfahrungen gar nicht mehr so sehr ernst genommen zu 
w e r d e n , man lebt in einer Art v o n permanenter 
Oberflächlichkeit. Ein Bild flimmert kurz auf und verschwindet. 
Maron: Weil's beliebig ist. Wenn dieses neue Fernsehen 
kommt, Virtual Reality, dann wissen wir, wozu wir diese 
ganze Freiheit wollten. Um da in diesen Fernseher 
hineinzukriechen. 

Richter: Neben der Debatte um Moderne und Postmoderne 
haben die Methoden und Erkenntisse der Psychoanalyse 
Eingang in die Literatur gefunden, auch in die Literaturkritik. 
Theorien und Fallstudien von Freud bis Lacan werden 
herangezogen. Auch Sie selbst scheinen von der Psychoanalyse 
nicht unbeeinflußt. So trägt sich beispielsweise eine Ihrer 
Protagonistinnen mit dem Gedanken, den Vater umzubringen, 
eine Art Umschreibung der Ödipustheorie. Wie machen sich 
psychologische Ansätze in Ihrer Arbeit bemerkbar? 
Maron: Das kann ich selbst gar nicht beantworten. Ich weiß, 
daß ich keine psychologische Theorie beim Schreiben im 
Kopf habe, sondern nur das, was ich, ganz empirisch, vom 
Leben verstehe, was die einzige Möglichkeit ist, mich im 
Leben zurechtzufinden. In meiner Arbeit machen sich 
psychologische Ansätze höchstens in dem Sinne bermerkbar, 
daß die Psychologie zum kulturellen Allgemeingut geworden 
ist. Daß der Mensch auf Mordgedanken kommt, wenn er 
keinen anderen Ausweg mehr findet, glaube ich, ist ein 
normales menschliches Phänomen. 
Richter: G l a u b e n Sie, daß dieser Tr ieb über 
G e s c h l e c h t s g r e n z e n hinausgeht , s i ch auch nicht 
geschlechtsspezifisch ausformuliert? 
Maron: Es kommt vielleicht auf den Charakter an. Ich sehe 
meine Figuren eher als Menschen, nicht so sehr als Frauen 
oder Männer. Und wenn der Vater der ist, von dem die Macht 
ausgeht, und die auch noch deckungsgleich mit der 
außerhäuslichen Macht ist, wenn man sich also umstellt fühlt, 
dann muß man nicht die Mutter killen. 
Richter: Wäre die Psychologie hilfreich, das Phänomen des 
Ausländerhasses, das sich in der Bundesrepublik zur Zeit 
verstärkt bemerkbar macht, zu erklären? Welche psycho-
kulturellen Faktoren können herangezogen werden, um 
dieses Phänomen begreiflich zu machen? 
Maron: Ich glaube, sie ist das einzige Mittel, das zu erklären. 
Es bringt wenig, diese Leute in erster Linie als politischen 

Feind anzusehen. Auf der einen Seite ist es eine unheimliche 
Verunsicherung, alle sozialen Bezüge existieren nicht mehr. 
Diese Jugendlichen kommen aus sozial instabilen Familien, 
auch aus alten Stasi-Familien, die im Nachhinein an der 
politischen Vergangenheit der Eltern nichts mehr ausgleichen 
können. Sie sind gekränkt, Eigenes besitzen sie nicht, und 
wenn man sie reden hört, dann weiß man, daß sie zu den 
untersten Intellektuellen, zu den untersten sozialen Schichten 
gehören. Wenn so eine psychische Verfassung und so eine 
soziale Vorraussetzung den Menschen derart aggressiv 
machen, daß er sich den nächstbesten Gegner sucht, von 
dem er annimmt, daß der noch unter ihm steht, dann hilft es 
ja nichts zu sagen "Da sind die Nazis." Das wäre ja erst der Fall, 
wenn sich ein politischer Parasit bemerkbar macht, der die 
Aggressivität für seine politischen Zwecke einspannen wil l . 
Richter: Ist es eine Angst vor dem Anderen? 
Maron: So reflektiert ist das glaube ich gar nicht. Sie finden, 
sie sind der letzte Dreck, und das wollen sie nicht sein. Sie 
brauchen noch einen letzteren Dreck, das sind die primitivsten 
menschlichen Regungen. Aber man erreicht wenig, wenn 
man sie einfach als Neonazis bezeichnet. 
Richter: Und doch scheinen diese Tendenzen ja gerade im 
rechtsextremen Feld angesiedelt zu sein. 
Maron: Handelt es sich in diesen Fällen nicht oft eher um 
jugendliche Randaliererei, die sich einer provozierenden 
Sache annimmt? Das ist viel, viel mehr als eine bewußte 
politische Entscheidung. Das macht die Sache nicht besser, 
aber wenn man überlegt, wo man ansetzen soll, irgendwas 
zu unternehmen, sollte man diese Aspekte nicht außer Acht 
lassen. 

Richter: Wie könnte angesetzt werden? Wie wäre z.B. in 
einer ostdeutschen Stadt wie Hoyerswerda anzusetzen, die 
wegen ihrer drastischen Ausländerfeindlichkeit und den 
damit verbundenen Ausschreitungen zum Symbol des neuen 
deutschen Rassismus avancierte? 
Maron: Man kann diese Leute nicht gewaltsam mit einer 
neuen Kultur konfrontieren, indem man schlicht sagt "Wir 
sind jetzt multikulturell, und damit habt ihr euch abzufinden." 
Man muß es für sie verträglich gestalten. Man kann in eine 
verwahrloste Stadt wie Hoyerswerda nicht einfach Menschen 
importieren, während die Einheimischen arbeitslos sind, 
überhaupt nicht wissen, was da geschieht, nur merken, daß 
ihnen die Felle wegschwimmen. Hoyerswerda ist eine Stadt, 
wo sich die Leute früher auch totgeschlagen haben, gegenseitig. 
Und wenn man so eine Stadt nicht kennt, eine künstliche 
Stadt, lauter aus dem Boden gestampfte Neubaugettos, wo 
damals aus dem Gefängnis Entlassene zur Bewährung 
freigesetzt wurden, eine Stadt, in der es vielleicht zwei 
Kneipen gibt für tausende von Menschen, eine Stadt ohne 
jegliches kulturelles Leben, eine Stadt, die schon immer über 
dem Kriminalitätsdurchschnitt der DDR lag, dann kann man 
da nicht einfach ohne Vorbereitung die anderen hineinbringen. 
Diesen Zündstoff kann man nicht so vor sich her schwelen 
lassen, das ist klar. 
Richter: Das Problem ist also ein Symptom verfehlter Politik? 
Maron: Auch. Man kann zwar dem Einzelnen nicht die 
Verantwortung absprechen, aber man kann auch nicht sagen, 
daß der Osten die gleichen Ausländerquoten aufnehmen 
muß wie der Westen; die Verstörung der Leute im Osten muß 
einfach einkalkuliert werden. Dies alles zeugt aber davon, 
daß die 40 Jahre viel mehr angerichtet haben, als man 
erwartet hatte, als auch ich gedacht hatte. 
Richter: Sie sind nicht der erste deutsche Schriftsteller, der 
hier an der Princeton University deutsche Literaturkurse 
unterrichtet. Zu Ihren Vorgängern zählen Schriftsteller von 

3 



Thomas Mann über Hermann Broch, Ernst Kahler bis hin zu 
Peter Schneider. Alle haben ihre eigenen, spezifischen 
Erfahaingen gemacht. Sie selbst unterrichten hier zur Zeit 
zwei Kurse, einen über Literatur und Politik, in dem soziale 
und politische Aspekte in ihrer literarischen Verarbeitung seit 
dem Mauerfall thematisiert werden, den anderen über 
zeitgenössische deutsche Literatur. Welche Erfahrungen haben 
Sie mit amerikanischen undergraduate Studenten gemacht, 
die bislang nur wenig Erfahrung im Umgang mit deutscher 
Kultur gesammelt haben? 
Maron: Ach, ich habe mit den Studenten eigentlich ganz 
erfreuliche Erfahaingen gemacht. Was mir am meisten gefällt, 
ist ihre Art, sich auseinanderzusetzen. Ohne von ihrem 
Standpunkt zurückzuweichen verfallen sie nicht in diese 
streitsüchtige Feindseligkeit, die man oft in Deutschland sieht. 
Wir haben über die verschiedensten Dinge diskutiert, wobei 
ich auch ihre eigenen Erfahrungen ein wenig abgefragt habe. 
Auch als z.B. der Skandal um Richter Thomas diskutiert 
wurde, geschah das auf einer sehr argumentativen Ebene, nie 
auf einer kreischenden, haßerfüllten, die ich aus Deutschland 
kenne. Das fand ich sehr schön. Ansonsten fand ich sie sehr 
interessiert und äußerst verständig. Manchmal weiß ich natürlich 
nicht genau, was sie alles verstanden haben, ich bin kein guter 
Lehrer. 
Richter: In Ihrem Briefwechsel mit Joseph von Westphalen 
spielen Sie auf die Rolle der Schriftsteller in der (nun 
ehemaligen) DDR an, welche "im ohnehin schlecht besetzten 
Chor der öffentlichen Meinung den Part der Journalisten 
mitsingen" mußten. Die deutsche Situation hat sich nun 
geändert. Möglicherweise sind die Schriftsteller nicht ganz 
von ihren journalistischen Seitenblicken befreit, aber sehen 
Sie Ihre eigene Rolle nun nicht vor veränderten Vorzeichen? 
Maron: [Zögert] Nein. Meine Entscheidung war sowieso 
vorher schon gefallen, ich bin 1988 gegangen. Wenn sich 
Vorzeichen verändert haben, dann damals. Man kann ja, 
wenn man schreibt, sowieso nicht sagen, die Biographie gelte 
erst ab 1988 oder '89. Man ist darauf angewiesen, was man in 
seinem Leben erfahren hat, was man vorher gedacht hat. 
Insofern stand mir nie anderes Material zur Verfügung. Mein 
Wechsel aus der DDR hat gezeigt, daß ich anderes suchte. 
Richter: Die Schriftsteller der ehemaligen DDR werden jetzt 
mit dem Problem konfrontiert, unter veränderten Bedingungen 
schreiben zu müssen, d.h. zum Beispiel in einem anderen 
pol i t i schen System, vor e inem anderen kulturel len 
Erwartungshorizont des Lesers, einem neuen gesellschaftlichen 
Umfeld etc. In einer Romanpassage drücken Sie einen ähnlichen 
Gedanken folgendermaßen aus: "Wie sollte sie so schnell 
auch ein anderes Denken lernen, dachte sie, Denkwege sind 
wie Straßen, gepflastert oder betoniert, unversehens ging man 
sie wie gewohnt, suchte bestenfalls eine bisher nicht 
wahrgenommene Abzweigung oder schlug sich einen kleinen 
Pfad nach links oder rechts ins Unbekannte." Nun haben aber 
gerade die Autoren der ehemaligen DDR nicht nur ein paar 
neue Straßen, sondern einen ganz neuen Stadtplan vor sich. 
Wie orientiert man sich? Was macht man in der Abwesenheit 
von Feinden? 
Maron: [Lacht] Da müssen Sie die anderen fragen! Die Stelle 
bezieht sich auch nicht auf den Wechsel in anderes Land, 
sondern aufs Andersdenken allgemein. Also für mich ist dies 
kein Problem, weil ich einen anderen Ansatz habe. Mir ist 
egal, in welchem System ich lebe, mir ist überhaupt nicht egal, 
mit welchen Leuten ich lebe. Ich weiß nicht, ob es mir egal ist, 
in welchem System ich lebe. [Lacht] Eigentlich nicht. Also 
mein Denken richtet sich jedenfalls nicht nach dem System, in 
dem ich lebe, oder zumindest versuche ich, daß es sich nicht 

danach richtet. Zum Beispiel hätte ich gerne so weiter 
geschrieben wie in der Überläuferin, weil mir das viel mehr 
Spaß macht. Aber als ich dann anfing, eine neue Geschichte 
zu schreiben, sah ich, daß es nicht ging. 

Diese Geschichte an sich wollte schlicht erzählt werden. 
In der Überläuferin gibt es keine Geschichte, die erzählt 
wird. In der Stillen Zeileerzähle ich eine richtige Geschichte, 
und es erwies sich als unmöglich, ein anarchistisches Buch 
zu schreiben. Das sind ganz andere Zwänge, die hängen 
aber von dem Stoff ab, von dem ich merke, daß er in mir 
schmort, und nicht von dem Land, in dem ich lebe. 
Richter: In Ihrem Roman Die Überläuferin (die 
Titelmarkierung der weiblichen Protagonistin fällt leider im 
Titel der gelungenen Übersetzung von David Marinelli The 
Defector unter den Tisch) beschreiben Sie eine junge Frau, 
die eines Morgens bemerkt, daß ihr Körper nicht mehr 
funktioniert wie gewöhnlich, was aber die Protagonistin 
nicht völlig dekonstruiert: "Und fast schien es, als könnte sie 
mit diesem glücklichen Umstand rechnen, denn sie fühlte 
sich kräftig und gesund, wenn sie von den Beinen absah, die 
sie gar nicht fühlte, als hätte ihr Körper endlich verstanden, 
was sie lange schon von ihm gefordert hatte." Deutlich wird 
nicht nur der Bezug auf Kafkas Verwandlung sondern auch 
eine Problematisierung des Körpers. Welche Rolle spielt für 
Sie einerseits Kafka, andererseits der Körper in bezug auf 
Schrift? 
Maron: Die Frage nach Kafka ist so einfach wie sie 
kompliziert ist. [Lacht] Natürlich finde ich Kafka wunderbar, 
was sollte ich sonst sagen. Er hat mich bestimmt auch 
beeinflußt. Wenn ich mir so etwas ausdenke, dann sicher 
auch weil ich Kafka gelesen habe, das weiß ich aber in dem 
Moment nicht, es wird allgemeines Bewußtsein in mir. Aber 
man kann eben nicht schreiben und so tun, als hätte es Kafka 
nicht gegeben. Man kann ja auch nicht mehr so denken, als 
hätte es Kafka nicht gegeben. Der Arbeitstitel des Buches 
war Die Lähmung, was Ausdruck der psychischen Lähmung 
sein sollte, weniger Kafka als ein Nachspüren allgemeiner 
Befindlichkeit. Mindestens so wichtig wie Kafka ist für mich 
Beckett. Ich würde nie Kafka nachahmen wollen, das wäre 
vermessen und blöd, das hat's ja gegeben, und man wäre nur 
ein Abklatsch. Aber das Wissen um ihn ist einfach da, wie die 
Erde rund ist. Da kann man ja auch nicht so tun, als wüßte 
man's nicht. 

Zum Körper: ja, das muß offenbar ein Problem für mich 
sein. Das kommt oft vor. Das fällt mir dann und wann auf und 
ich sage mir dann, na, ich bin ja schon wieder dabei. [Lacht] 
Auch weniger weil ich's mir vornehme, sondern weil es in 
der Wahrnehmung der eigenen Person ein Problem ist. Ich 
nehme meinen Körper wahr als jemand anders, mit dem ich 
irgendwie gut auskommen muß, sonst gibt's Schwierigkeiten. 
Er kommt mir also nicht so vor wie ich, wie mir mein Kopf 
vorkommt wie ich. Diese Schizophrenie empfinde ich 
jedenfalls. 
Richter: Einige Kritiker sehen Sie in einer Tradition stehen, 
die sich des Themas der Selbst-Behauptung gegen die 
Zwänge des Kollektivs angenommen hat (etwa Ihr 
Erstlingstroman Flugaschevon 1981), also auch in die Nähe 
von Christa Wolfs Kindheitsmuster und sonstigen 
V e r a r b e i t u n g e n des Aufs tands gegen alltägliche 
Unterdrückung. Fühlen Sie sich dort wohl? 
Maron: Nein. Es gibt ja sowieso eine Schwierigkeit mit der 
Rezeption. Die Kritiker holen aus einem Buch heraus, 
worüber sie selber gerade nachdenken. Und ich bin noch nie 
so mißverstanden worden wie gerade mit dem letzten Text, 
obwohl ich den gar nicht schwer finde. Ich finde, es wird, bis 

4 



auf wenige Ausnahmen, konsequent falsch verstanden. Ich 
meine weniger die Leser, denn die sind offenbar weniger 
voreingenommen in ihrer Erwartung. Egal ob die Kritiker 
mich loben oder mich tadeln, sie gehen von etwas aus, was 
ich so nicht geschrieben habe. Das Buch wird schlicht 
gelesen als ein Buch über Vergangenheitsbewältigung, es 
wird in seiner Ambivalenz nicht wahrgenommen. Ähnlich 
war es mit Flugasche, die abwechselnd als Umweltbuch und 
als Frauenbuch ausgelegt wurde. Flugasche war mein erstes 
Buch, ziemlich naiv geschrieben. Man kann auf die Kritiken 
nicht zuviel geben, da in dem Moment, wo ein Buch auf den 
Markt kommt, es von bestimmten öffentlichen Interessen 
vereinnahmt wird. Ich hatte das neue Buch schon vor den 
revolutionären Geschehnissen begonnen, auch weil ich über 
die Bindung durch Haß, die ich gegenüber der DDR fühlte, 
reflektieren wollte. Es war letztlich meine Geschichte, die ich 
erzählen wollte, und die war unabhängig von der DDR, 
obwohl ich die Geschichte dort erlebt habe. Aber ich weiß, 
daß Leute, die sich hassen, sich nicht scheiden lassen, sie 
wollen's dem anderen heimzahlen, und darum dürfen sie ihn 
nicht loslassen. Dieses Konstrukt gibt's ja auf ganz vielen 
Ebenen, es ist eine mögliche Eigenschaft. 
Richter: Kürzlich ist im Spiegel Ihr Wunsch erschienen, die 
alten Parteifunktionäre der ehemaligen DDR mögen, wenn 
sie auch nicht unbedingt hart bestraft werden sollten, endlich 
einmal schweigen. Ist es aber nicht gerade im heutigen 
deutschen Klima von großer Wichtigkeit, sich mit Fragen der 
jüngsten Vergangenheit auseinanderzusetzen und sei es zu 
dem Preis, ungeliebte Stimmen zu vernehmen, die wie 
Geister aus einem dunklen, ungeliebten Zeitraum anmuten? 
Maron: Daß ausgerechnet die Memoiren von Kant, von 
Schabowski, von all diesen DDR-Größen, zum Markthit 
werden, daß in den Talkshows Krenz herumsitzt und von den 
Moderatoren hofiert wird, stört mich. Der aktuelle Anlaß war, 
daß in diesem Herbst Hermann Kants Memoiren und auch 
mein Buch erschienen. Ich wurde von mehreren Zeitungen 
angerufen, ob ich das Buch rezensieren könnte, die 
westdeutsche Fernsehsendung Aspektebat mich, zusammen 
mit ihm aufzutreten, was ich alles ablehnte. Nach einer Weile 
war ich so wütend darüber, daß die Lüge, also das einzige, 
was man von denen erwarten kann, einen so hohen Marktwert 
hat. Ich bin nicht dafür, daß man diesen Leuten das Maul 
verbietet. Ich bin nur dagegen, daß es ein hochgepuschtes 
öffentliches Interesse gibt, das überhaupt nicht der 
Wahrheitsfindung dient; diese Leute wollen nicht die Wahrheit 
sagen, selbst wenn sie es wollten, könnten sie das nicht, 
sondern sie gehen mit Top - Honoraren aus diesen Sendungen 
heraus, während die Leute, die sie vorher massakriert haben, 
arbeitslos sind und von Sozialhilfe leben. Das finde ich 
unanständig. Man schafft sich seine vermarktbaren 
Gruselhelden. Ich sage nicht, daß diese Leute nicht mehr 
veröffentlichen sollen, aber warum Hermann Kant der Renner 
dieses Herbstes sein soll, das verstehe ich nicht. 
Richter: Ein neues, im weitesten Sinne verstandenes Interesse 
am Stalinismus und Post-Stalinismus macht sich in letzter Zeit 
bemerkbar. Man spricht zynisch etwa vom "Gesamtkunstwerk 
Stalin" und dessen traumatischen Folgen. Wie haben Sie den 
Stalinismus erlebt? Hat die Auseinandersetzung mit ihm in 
Ihrer Arbeit Niederschlag gefunden? 

Maron: Oh Gott, das ist schwer. Als Stalin starb, war ich 
zwölf. Meine Mutter kniete vor dem Küchenschrank, aus dem 
sie gerade eine Büchse Kaffee herausgeholt hatte, und 
weinte. Ich bin ja in einem Elternhaus aufgewachsen, das 
sehr gläubig war, mein Vater war Innenminister. Ich wußte 
auch, daß Stalins Tod etwas ganz schreckliches war und 

fragte, ob man Rollschuhlaufen darf an so einem Tag. Und 
daß Stalin der Allergrößte war, der Gütigste und der Beste, 
das hatte ich in der Schule gelernt. Das war meine Erfahrung 
als Kind, aber dafür kann man nichts. 1956 erschienen die 
politischen Enthüllungen über die Stalin-Ära, bis die sich 
herumgesprochen hatten, war es I960. Es dauerte, bis ich die 
tatsächliche gesellschaftliche Bedeutung des Stalinismus 
begriffen hatte. Der Mensch lebt auf zwei Ebenen, auf der 
einen lernt er abstrakte Dinge, auf der anderen macht er 
konkrete Erfahrungen, er reagiert auf die Wirklichkeit. In der 
Schule entwickelte man, aus jugendlichem Widerspruchsgeist, 
und weil man manches nicht einsehen konnte, eine Oppo­
sition, die aber nicht das System abgeurteilt hat, sondern 
immer nur seine Erscheinungsformen. Es lag dann eben 
immer an einzelnen Leuten, nicht am System. Daß es am 
System lag, habe ich eigentlich erst später gelernt, um 1968. 
Aber das waren Erkenntnisprozesse, die nicht immer 
miteinander wirklich verflochten waren. Heute sagt man 
immer, ja, hätte man denn damals die Parallelen zum 
Faschismus nicht sehen müssen? Es lag aber ein Tabu 
darüber, das zu vergleichen, und zwar nicht nur im Osten; das 
Tabu gibt es bis heute. Bestimmte Dinge lassen sich auch 
nicht vergleichen, das heißt, sie lassen sich zwar vergleichen, 
aber nicht gleichstellen. Der Kommunismus hat nie behauptet, 
daß er jemanden ausrotten wolle, er hat nie gesagt, daß er 
Krieg führen wolle; er hat eigentlich immer das Gegenteil von 
dem gesagt, was er getan hat, das verbal Artikulierte war 
immer das, womit man einverstanden sein konnte. Die Nazis 
hingegen haben immer gesagt, was sie wollten, daß sie die 
Juden ausrotten und die anderen Völker zu Sklaven machen 
wollten. Da besteht also ein Unterschied. Aber in der Hinsicht 
wie ein totalitäres Regime auf den Einzelnen wirkt, war es 
sehr ähnlich. Ehe man sich über ein solches Tabu 
hinweggesetzt hatte und den Mut hatte zu sagen, daß dies 
beides Diktaturen waren, das dauerte lange, auch deshalb, 
weil der anti-faschistische Mythos der DDR noch lange 
gewirkt hat, und wer sich dagegen widersetzte, brachte sich 
immer in die Rolle, anti-anti-faschistisch zu sein. Es war also 
schwer, seinen Weg zu finden und vor allen Dingen ihn zu 
behaupten. 

Richter: Ihre Texte sind in der ehemaligen DDR weitgehend 
unterdrückt worden; man hat Sie von der Veröffentlichung 
abgehalten. Welche Erfahrungen haben Sie persönlich mit 
Zensur und Repression gemacht—also sowohl mit 
behördlicher Zensur, sozialer Zensur und womöglich auch 
Selbstzensur? 
Maron: Mit Selbstzensur weniger. Mit Zensur: grundsätzlich 
wurde nichts von mir gedruckt. Nachdem ich das erste Buch, 
Flugasche, zum Fischer Verlag gegeben hatte, war es mir 
auch egal. Ich hatte wirklich Angst vor dem Bruch, weil er ein 
radikaler Bruch mit Familie und Gesellschaft war. Nichts war 
mehr so wie es war. Aber es war nicht zu verhindern. Und ich 
hatte immer gedacht, das würde ganz furchtbar werden, doch 
das Gegenteil passierte. Nachdem ich es einmal geschafft 
hatte, fühlte ich mich pudelwohl; mir hat der Rest auch soviel 
nicht ausgemacht. Es war bei mir anders als bei vielen 
anderen. Mir war egal, ob die Regierung gut fand was ich 
schrieb, oder nicht. Da es mir egal war, das Buch im Westen 
von Anfang an ziemlich erfolgreich war und es im Osten auch 
hinreichend gelesen wurde (auf ein Exemplar kamen ungefähr 
hundert Leser), war mein Problem mit dem Osten weniger, 
daß ich nicht gedruckt wurde und nicht arbeiten konnte, also 
daß ich gar nichts haben konnte, daß mich niemand beschäftigt 
hätte. Ich wollte auch gar nicht beschäftigt werden. Und da 
ich dabei überleben konnte, ging's mir eigentlich gut. Ich 

5 



hatte keinen Chef, immer Geld für Zigarretten und Wein, 
manchmal nicht, dann mußte ich etwas borgen, konnte 
aufstehen, wann ich wollte, hatte also ein Leben, das ich nicht 
unangenehm fand. Viel schlimmer war das Gefühl, daß ich 
pausenlos mein eigenes Plagiat lebte, daß jedes Gespräch 
schon geführt worden war und jeder Tag schon gelebt, und 
daß ich plötzlich mit 40 das Gefühl hatte, jetzt habe ich noch 
zwanzig Jahre abzubrummen bis zur Rente. Und nach der 
Rente wäre auch nichts anderes gewesen. Man kam sich uralt 
vor. Das fand ich viel schlimmer, und das betraf ja alle, das war 
ja e in a l lgemeines Lebensgefühl , die permanente 
Abwesenheit v o n Lebensgenuß, wie ein langsames 
Einschlafen. 
Richter: Haben Sie aus dieser Abwesenheit schon vor Ihrer 
Übersiedlung Konsequenzen gezogen? 
Maron: Dieses Gefühl wächst sehr langsam. Ich durfte dann 
auch reisen, im Gegensatz zu den anderen. Ich durfte, aber 
weder mein Mann noch mein Sohn durften. Erfahrungen 
waren plötzlich nicht mehr mitteilbar. Ich konnte zwei Monate 
durch Amerika reisen und kam zurück, versuchte zu erzählen, 
warum es mir hier gefallen hatte und da nicht, oder ich war 
in Florenz, überall aber alleine. Immer alleine, und das war 
schrecklich. Ich rief zu Hause an, mein Mann fragte, wie es 
denn sei, und ich brach in Tränen aus und sagte schrecklich. 
Wie wollte man einem Menschen, der nur einen Wunsch 
hatte, nämlich auch mal nach Florenz zu fahren, mitteilen, daß 
man selber kreuzunglücklich war und das man's schrecklich 
fand? Nicht, weil Florenz schrecklich war sondern weil man 
da alleine war, oder weil man die Sprache nicht konnte und 
weil die Motorräder so laut waren. Das Leben war irgendwie 
verquert, nichts war mehr richtig. Dann machte mein Kind das 
Abitur, und ich dachte . . . . 
Richter: Basta. 
Maron: Basta. Wenn sich hier nichts ändern läßt, dann 
müssen wir's eben für uns ändern. 
Richter: Wie ist Ihr Werk rezipiert worden? Was für 
Unterschiede haben Sie in der westdeutschen gegenüber der 
ostdeutschen Rezeption bemerkt? 
Maron: Im Osten gibt's keine Rezeption, in dem Sinne. Im 
Westen wurden meine Texte oft für diverse öffentliche 
Diskussionen eingespannt. 
Richter: Wie würden Sie die Beziehung zwischen Ihren 
Romanen und Erzählungen einerseits und Ihrem dramatischen 
Text andererseits charakterisieren? 
Maron: Mein Theaterstück war ein Text, der plötzlich eine 
andere Sprachhöhe von sich aus ergab. Es hat sich ergeben. 
In der Überläuferin, zum Beispiel, mische ich die Formen. 
Mein Theaterstück ist auch gemischt, in dem ich die ganzen 
Regieanweisungen richtig durchgeschrieben und nicht nur 
angedeutet habe. Ich habe keinen besonderen Ehrgeiz, fürs 
Theater zu schreiben. Falls mir mal wieder ein Stoff über den 
Weg läuft, der sich anders nicht packen läßt, dann gerne. 
Richter: Mit welchem Literaturkanon sind Sie persönlich 
aufgewachsen, und welche Einflüsse haben sich daraus 
ergeben? 
Maron: Tja. Zum einen waren das Märchen. Grimm, aber 
auch russische, bis ich hoch erwachsen war. [Gelächter] Dann 
habe ich, weil meine Eltern diese Bücher besaßen, unheimlich 
viele russische Bücher gelesen, alles so Neulanderoberungs­
und Durchhaltegeschichten. Ich will nicht sagen, daß die mich 
literarisch, aber doch sehr beeinflußt haben, sehr. Nun 
standen da lauter ehrbare Sachen drin: Also, der Mensch 
[zögert] verrät seine Freunde nicht, hält zu ihnen, schafft über 
seine Kraft hinaus was er sich vornimmt, und all sowas. Ich 
selber habe dann viele Franzosen gelesen, sonst gab's ja nicht 

so viel. Und in der Schule, außer Klassikern, gab's eben 
sozialistische Literatur. Ganz wichtig, und sehr früh wichtig, 
in den 50ern, 60ern, war dann Brechts Berliner Ensemble, zu 
dem ich direkten Zugang hatte. Da war ich dann dreimal in 
der Woche. Dann fand ich einfach Leute, die mehr gelesen 
hatten als ich, und die ich dann um Lektüreempfehlungen 
bat; die verordneten mir dann ganz einfach Musil und Kafka 
und dergleichen. 
Richter: Sie sagen verordneten und nicht verdonnerten. 
Maron: Ja, ich wollte wissen, was ich versäumt hatte. Ich 
kam ja aus einem kulturell ziemlich unterentwickelten 
Elternhaus und Bekanntenkreis. Lind als ich dann Männer 
kennenlernte, die älter waren als ich, da kam ich mit dieser 
Literatur in Kontakt. 
Richter: In einem Ihrer Romane heißt es: "Straßen ergeht es 
mit ihren Namen ähnlich wie den Frauen, sie sind geborene, 
verheiratete, geschiedene, wieder geborene, je nachdem, 
welchen Männern oder Regierungen sie gerade angehören." 
Diese Beobachtung, die die momentane deutsche 
Umbennenungshysterie treffend vorwegnimmt, bringt die 
Frauenfrage mit politischer Reaktion in figurale Verbindung. 
Welche Rolle spielt für Sie ein weiblicher Diskurs im 
momentanen Klima politischer Neubestimmungen? 
Maron: Ich weiß nicht, ob es ein speziell weibliches Denken 
gibt. Frauen haben sicher eine andere Geschichte, Frauen 
nehmen sicher anders wahr, dazu muß man sich bekennen, 
was ich für relativ einfach halte, jedenfalls nicht für schwerer, 
als wenn ein Mann sich zu seinen Besonderheiten bekennt. 
Für mich ist die Frauenbewegung immer noch ganz, ganz 
wichtig für Frauen, die ihre Rechte und Ansprüche offenbar 
schlechter durchsetzen können. Ich glaube aber, daß die 
Generation, die über akademische Bildung verfügt, die nun 
genug Möglichkeiten hatte, über die eigene Lage zu 
reflektieren, eigentlich ziemlich unemanzipiert ist, daß 
manches, was da nach wie vor ungleichgewichtig ist, also 
Frauen in führenden Positionen zum Beispiel, auch an den 
Frauen selbst liegt. Wenn ich manche westdeutschen Frauen 
beobachte, die mit ihrer Rolle als Chauffeure der Kinder auch 
ganz einverstanden sind, dann müssen sie dafür die 
Verantwortung übernehmen. Daß heute noch jede Kommune 
eher durchsetzen kann, die Fußgängerzone zu vergolden als 
einen Kindergarten einzurichten, liegt auch an den fünfzig 
Prozent Frauen, die in diesen Kommunen wählen. Wenn sie 
sich für ihre Rechte selbst so wenig lautstark einsetzen, wie 
jetzt beim Paragraphen 218, dem Abtreibungsparagraphen, 
dann sind die Frauen selber schuld. 
Richter: Einige Leute würden Ihnen jetzt entgegenhalten, 
daß es sehr schwer ist, aus einer Marginalität auszubrechen, 
die von einer Jahrtausende alten männlich dominierten 
Tradition bestimmt worden ist. 
Maron: Aber ich rede ja von den Frauen, die tatsächlich 
längst wissen, was sie wollen, was ihre Ansprüche sind. Und 
von denen glaube ich auch, daß sie längst imstande sind, 
sich durchsetzen zu können. Ich kann ein bestimmtes 
weibliches Klagelied nicht mehr hören, weil es auch das 
Beschwören der eigenen Schwäche ist, die ich eigentlich gar 
nicht mehr sehe. Ich rede jetzt nicht von Arbeiterinnen oder 
Verkäuferinnen, sondern ich rede von den Frauen, die sich 
durchsetzen können und ihre Lage kennen. Nach Brecht: 
Wer seine Lage erkannt hat, wie soll der aufzuhalten sein? 
Daß es dabei Schwierigkeiten gibt, daß ich dabei nicht 
Jahrhunderte in zehn Jahren überwinde, das ist klar. Es 
macht mittlerweile auch Spaß, sich durchzusetzen, es ist 
nicht mehr nur so ein unter-der-Decke-Hochkommen sondern 
man ist schon an der Luft. 

6 



Richter: Dieses unter-der-Decke-Hervorkommen scheint oft 
bestraft zu werden. 
Maron: Wie denn? 
Richter: Nehmen Sie zum Beispiel den Fall von Anita Hi l l , 
die sich öffentlich dazu bekannt hat, sexuell belästigt worden 
zu sein, dadurch aber erniedrigt worden ist. 
Maron: Ich habe gehört, die macht nun Karriere. 
Richter: Man glaubte ihr nicht, bezichtigte sie der Lüge, tat 
ihre Vorwürfe als hysterische Ausschreitungen ab, diffamierte 
sie. 
Maron: Nun Gott, wenn mir jemand einen pornographischen 
Witz erzählt, dann sage ich, er soll die Klappe halten und 
fühle mich nicht belästigt. 
Richter: Auch wenn er Ihr Vorgesetzter ist und Sie damit Ihre 
Laufbahn aufs Spiel setzen? 
Maron: Ja, dann sage ich, er soll jetzt leise sein. Es gibt auch 
eine Möglichkeit, sich das vom Halse zu halten. Ich glaube 
auch, daß diese Überreaktion der Gesellschaft hier auch ein 
bißchen am amerikanischen Puritanismus liegt. Gestern 
erzählte mir ein Student, daß, wenn eine amerikanische 
Studentin herein kommt und der Playboy noch auf dem Tisch 
liegt, diese sich dann gekränkt und beleidigt fühlt. Man kann 
auch mit einem Scherz antworten: Haste das nötig, oder 
sowas. Ich glaube, das ist ein Gefühl der Unterlegenheit, was 
sich dann so äußert. Aber ich würde mich nicht belästigt 
fühlen, ich fand' den blöd, das ist was anderes. Ich fühle mich 
durch ganz andere Sachen belästigt. Wenn man zum Beispiel 
einen Chef hat, der politisch anderer Meinung ist. Man weiß, 
wenn man widerspricht, gefährdet man die eigene Karriere. 
Ist das dann politische Belästigung? Solche Sachen stören 
mich nicht weniger und nicht mehr. Das hieße, wenn ich 

mich durch sowas belästigt fühlte, daß ich den Männern eine 
Bedeutung und eine Überlegenheit einräumen würde, die 
ich ihnen gar nicht zugestehe. 
Richter: Große historische Ereignisse tendieren seit jeher 
dazu, auf das jeweilige Literaturverständnis der die Vorgänge 
umgebenden Kultur zu wirken. Dies war während der 
Nachbeben der Französischen Revolution nicht anders als 
denen des Holocaust; nach letzterem erklärte etwa Adorno 
die Poesie zu einer Nicht-mehr-Möglichkeit. Auch die soziale 
Revolution der sechziger Jahre brachte in den westlichen 
Gesellschaften ein bestimmtes Bild der "engagierten" Literatur 
mit sich hervor. Zeichnet sich Ihres Ermessens in Folge des 
Mauerfalls ein neues Literaturbild in Ost und West ab? 
Maron: Für den Westen glaube ich das eigentlich nicht. Es 
gibt, glaube ich, da keinen einzigen Schriftsteller, der durch 
den Mauerfall so tief erschüttert wurde, daß er jetzt plötzlich 
ganz anders schreibt. Im Osten nehme ich an, daß erst einmal 
eine große Differenzierung einsetzen wird, da die Leute ja 
gebunden waren durch diesen einen Gegenstand, das 
Politische, im Guten wie im Bösen, alle fixiert waren auf diese 
Sache, die sie auch noch eine Weile beschäftigen wird. Die 
Autoren werden ihrer eigenen Passion folgen können, also 
nicht mehr der allgemeinen Lage, von der sie magnetisch 
angezogen wurden; sie werden vielleicht herausfinden, was 
sie ganz besonders reizt. Das erwarte ich da. Im Westen, 
denke ich, ist das längst passiert. Und, möglicherweise, wenn 
das Leben im Westen ökonomisch erschüttert wird, was ja zu 
erwarten ist, wenn sich die Bedingungen grundsätzlich 
ändern, wenn das Leben wieder existentiellere Fragen stellt, 
dann wird sich da vielleicht auch etwas ändern, aber das ist 
im Moment wohl nicht absehbar. 

"Wir sind (k)ein Volk." 
Interview mit Christoph Hein. 

Christoph Hein wurde 1944 in dem schlesischen Ort Heinzendorf 
geboren. Vor dem Bau der Mauer besuchte er ein Gymnasium in 
West-Berlin, da ihm dies als Pfarrerssohn in der DDR verwehrt 
wurde. Nach dem Abitur arbeitet Hein in der DDR als Montagearbeiter, 
Buchhändler, Kellner, Journalist, Schauspieler in Nebenrollen und 
Regieassistent. Von 1967 bis 1971 studierte er Philosophie und Logik 
in Leipzig und Ost-Berlin. Anschließend war er als Dramaturg an der 
Volksbühne in Berlin tätig. Hier wurde 1974 seine Komödie Schlötel 
aufgeführt. Seit 1979 ist Hein freiberuflicher Schriftsteller: Seine 
bekanntesten Werke: Cromwell (1981), Der fremde Freund (1982), 
in der Bundesrepublik unter dem Titel Drachenblut veröffentlicht, 
Die wahre Geschichte des Ah Q (1984), Horns Ende (1985). 1987 
wurde sein Kammerspiel Passage gleichzeitig in Essen, Zürich und 
Dresden uraufgeführt. 1989 wurde das Stück Die Ritter der Tafelrunde 
in Dresden uraufgeführt, zur gleichen Zeit erschien Der Tangospieler. 
1990erschiene'meSammlungvonEssaysDiefünfieGmndrechenart, 
in denen Hein zur Zensur und anderen Problemen Stellung nimmt. 
Die Veröffentlichung schließt auch Reden aus der Zeit der Wende, 
z.B. die Rede am 4. November am Alexanderplatz, ein. 

Hein wurde mit mehreren Literaturpreisen in der DDR und der 
Bundesrepublik ausgezeichnet. 

Das Interview wurde im Mai 1991 im Goethe-Institut Chicago 
von Peter Teupe und Ulrike Weber, Northwestern University, 
geführt. 

Weber: Seit fünfzehn Monaten sind die beiden deutschen 
Staaten vereint, woraus sich viele Probleme für dieses vereinte 
Deutschland ergeben haben. Bevor wir die Probleme der 
Gegenwart diskutieren, würden wir gern wissen, wie Sie den 
9. November 1989 erlebt haben. 
Hein: Ich hatte an dem Tag ein Arbeitsgespräch. Wir 
besprachen zwei neue Bücher von mir, die jetzt 'rauskommen, 
und ich habe von der Öffnung der Mauer gehört, als ich 
abends zu Hause war. Dann habe ich weitergearbeitet. 
Teupe: Sind Sie dann gleich zur Mauer gegangen? 
Hein: Nein, da wir sehr lange gearbeitet hatten, war ich sehr 
müde. Ich habe mir nur die Fernsehbilder angesehen. 
Weber: Und das, was Sie da gesehen haben, hat Sie nicht 
'rausgetrieben? 
Hein: Nein, die Fernsehbilder waren eher so, daß man zu 
Hause blieb. Es war ein großes Fest, es gab überschäumende 
Freude, aber natürlich auch überschäumenden Alkohol. 
Teupe: Sind Sie am nächsten Tag an die Mauer gegangen? 
Hein: Nein, ich bin tagelang nicht gefahren, weil ich viel 
Arbeit hatte, zum Beispiel in der Untersuchungskommission 
zu den Übergriffen der Staatsorgane. 
Weber: Hatten Sie überhaupt nicht das Gefühl, daß Sie sich 
auch die offene Mauer ansehen müßten? 


