
Erzählte Kindheiten im Krieg und Nachkrieg in autobiographischen 
Romanen deutscher Autorinnen 

Monika Melchert 
Berlin 

In den 70er und 80er Jahren fällt in der 
deutschen Gegenwartsliteratur eine Vielzahl von 
Büchern auf, die Kindheiten am Ende des Zweiten 
Weltkriegs und im Nachkriegsdeutschland erinnernd 
aufarbeiten. Und zwar sowohl in der ost- wie in der 
westdeutschen Literatur. Es geht in den Romanen, 
die für den vorliegenden Zusammenhang relevant 
sind, immer um die Einbettung der erzählten 
Kindheit in den gesellschaftlichen Kontext. Kindheit 
wird auf diese Weise zum Anlaß und zum Exempel 
genommen, gesellschaftliche Vergangenheit 
durchzuarbeiten. Offensichtlich ist bohrendes 
Nachfragen und das Durcharbeiten der eigenen 
Geschichte im Sinne von Trauerarbeit eine 
spezifische Äußerungsform von Literatur, von 
Künstlern also, entgegen den weitverbreiteten 
Verdrängungsmechanismen und auch der 
Gewohnheit der Masse, Kindheit zu verklären. Das 
Gemeinsame der hier befragten Literatur ist 
demnach ihre Fixierung auf das Gedächtnis einer 
Generation in allen seinen individuellen 
Ausprägungsformen. Christa Wolf hatte 1976 dafür 
mit ihrem Roman Kindheitsmuster nicht nur 
innerhalb der DDR-Literatur paradigmenbildend 
gewirkt und entscheidende ideelle Vorgaben 
geleistet. Bei der Betrachtung dieser Literatur ist 
stets nach dem Geschichtsbild zu fragen, vor dessen 
Hintergrund solche Erinnerungsbücher geschrieben 
wurden, von dem sie ausgehen bzw. das sie in Frage 
stellen und problematisieren. In der DDR-
Gesellschaft hat es offiziell keine Erinnerung 
gegeben. Dieser pauschale Fakt ist an konkreten 
Lebensgeschichten im einzelnen zu erkennen.1 In 
einer Zeit, da im öffentlichen Diskurs der DDR eine 
absolut einseitige, ganz und gar unindividuelle Form 
des Bezugs auf die Vergangenheit (nämlich 
ausschließlich die antifaschistische) üblich war, 
haben Schriftsteller dieses Landes begonnen, jene 
wichtige, für das nationale Selbstverständnis 
unverzichtbare Erinnerungsarbeit zu leisten: 
Literarische Erinnerung daran zum Beispiel, woher 
sie in die sich sozialistisch nennende Gesellschaft 
gekommen waren. Deshalb schreiben diese Autoren 
aus der DDR, soviel ist vorab zu ihrer 
Schreibmotivation zu sagen, ganz bewußt gegen eine 
Erinnerungslosigkeit an, die beim Umgang mit der 
Vergangenheit sowohl für den einzelnen wie für ein 
ganzes Volk verheerende Folgen haben kann. Ihr 
Schreiben richtet sich also gegen einen Umgang mit 
Erinnerung, der aus der offiziellen 

Geschichtsdarstellung die individuelle Aufarbeitung 
von gelebtem Leben ausklammert. Sie schreiben 
dagegen an, indem sie nicht nur das Stoffliche ihrer 
Kindheitsbiographien rekonstruieren, sondern in den 
meisten Fällen das Erinnern mit thematisieren. Die 
Dominanzen bisheriger Geschichtsschreibung und 
die Konfliktträchtigkeit deutscher Lebensläufe haben 
in Wahrheit eine viel kleinere Quote von 
Übereinstimmung. Autoren der mittleren Generation 
aus der DDR, die sich Romanhaft ihrer Kindheit 
erinnerten, suchen nach den Ursachen, warum sie so 
geprägt, d.h. sozialisiert wurden, daß sie in einem 
autoritär-administrativen System funktionierten, 
nach außen hin kaum aufbegehrten. Erinnerung soll 
damit Strukturen aufdecken helfen, die - in der 
Kindheit angelegt - ihr erwachsenes Leben 
grundlegend beeinflußten. 

Ganz besonders fallen dabei die Bücher von 
Schriftstellerinnen ins Auge, die sowohl von der 
Anzahl wie vor allem von der Intensität des 
Nachfragens hervorstechen. Genannt seien hier 
zunächst die Romane Franziska Linkerhand von 
Brigitte Reimann (1974), Amanda von Irmtraud 
Morgner (1983), Nest im Kopf von Beate 
Morgenstern (1989) sowie Wenn ich kein Vogel war 
von Rita Kuczynski (1990). Natürlich sind 
männliche Schriftsteller bei der Aufarbeitung von 
Kindheitsvergangenheit ebenso betroffen von der 
inneren Aufgabenstellung zum Beantworten der 
permanent relevanten Frage: Wie sind wir so 
geworden, wie wir heute sind? Dennoch, so zeigt ein 
Resultat der untersuchten Texte, machen Frauen sich 
diesen Auftrag offenbar stärker bewußt. Sie sind 
durch ihre besonderen weiblichen Erfahrungen dafür 
sensibilisiert, daß sie von konkreten 
Erziehungseinflüssen ungewöhnlich stark geprägt 
wurden - das frühe Hineingedrängtwerden in die 
weiblichen Rollenmuster setzt zumeist schon in der 
ersten kindlichen Sozialisation ein und zieht sich bis 
ins Jugendalter als Erziehungsfaktor durch. Die 
Reaktion der Mädchenfiguren sowohl in der 
unreflektierten Annahme solcher Prägungen als auch 
in der allmählichen oder krassen Ablehnung und 
Abkehr von den vorgeformten Weiblichkeitsmustern 
prädestiniert sie später, von der Perspektive der 
erwachsenen, erinnernden Schriftstellerin aus, 
besonders zugänglich zu sein für die Rekonstruktion 
dieser frühen Erfahrungen. 

Als ein ganz wesentliches Erkenntnisinteresse 
bei der Rezeption dieser Kindheitsbücher erscheint 
die Frage, wie einerseits die Mütter-, andererseits die 
Väterfiguren in den Sozialisationsprozeß der 
jeweiligen kindlichen Hauptfigur eingebunden 

8 



MONIKA MELCHERT: Erzählte Kindheiten in autobiographischen Romanen 9 

waren. Damit werden Strukturen der 
Geschlechterrivalitäten - zwischen den Eltern, aber 
auch zwischen Schwestern und Brüdern - aufgedeckt 
und strukturelle Diskriminierungen besonders in der 
Mädchensozialisation erkennbar. 

Die Autorin Helga Königsdorf trifft auf eine sehr 
genaue Weise eine nicht nur für sie selbst geltende 
Intention, wenn sie sich in den historischen 
Augenblicken der "Wende" in der DDR gezwungen 
sieht festzustellen: 

Geschichte ist etwas Unteilbares. Die 
Trauerarbeit, auch für diese vierzig Jahre, 
muß gemeinsam geleistet werden. Wir haben 
unsere Väter im Stich gelassen. Wir haben als 
ganzes Volk die Trauerarbeit nach dem 
Faschismus nicht geleistet. Auch nicht nach 
dem Stalinismus. Wir haben uns in 
antifaschistische Traditionen gestellt, das ja, 
aber das war nicht wirklich unsere 
Geschichte. (Königsdorf 1989, 16) 

Durchaus unterschiedlich ist das, was und wieviel 
die Kinder jeweils von ihren Vätern über den Krieg 
und über deren Beteiligung am Krieg erfahren 
haben. Die während des Krieges heranwachsenden 
Kinder wissen zwar etwas darüber, wie man den 
Krieg im Hinterland, d.h. in der Heimat, erlebt, 
nicht aber, was sich an den Fronten abspielte. Sie 
wissen und erlebten mit, wie sich ihre Mütter 
verhalten haben, d.h. auch, wie die Mütter den 
Kindern das Überleben sicherten, nicht aber, ob der 
eigene Vater Schuld auf sich geladen hat oder nicht. 
Auf Angehörige ihrer (etwas älteren) Generation 
bezogen, reflektiert Christa Wolf diese 
Schuldbelastung als einen nachträglichen 
Gewissensdruck, auch wenn die Kinder selbst noch 
zu jung waren, tatsächlich eigene Schuld auf sich 
geladen zu haben. Sie vergleicht die Situation, im 
Nachhinein begriffen zu haben, daß man um ein 
Haar hätte schuldig werden können, mit dem Schock 
des Reiters über den Bodensee: 

Da ist wohl damit zu rechnen, daß eine tiefe 
Unsicherheit, ein fast unausrottbares, wenn 
auch häufig unbewußtes und durch rastlose 
Tätigkeit überdecktes Mißtrauen gegen sich 
selbst in vielen Angehörigen dieser 
Generation zurückgeblieben ist, das sich in 
ihrem gesellschaftlichen Verhalten - darunter 
in ihrer Literatur - ausdrücken muß. (Wolf 
1986, 50) 

Dies ist mit Sicherheit einer der Schreibantriebe, aus 
denen heraus viele der autobiographischen 
Kindheitsromane entstanden sind. Es betrifft das 
Verhältnis zur schuldhaften Verstrickung der 
Elterngeneralion insgesamt. 

Zunächst, so ist für die erinnerten Biographien 
im Krieg und am Kriegsende festzustellen, ist die 
Welt dieser Kinder von den Müttern umgeben. Wie 
die Welt der Männer aussieht im Krieg, das verbirgt 
sich ihrem Blick, ist mit dem Schleier des 
Geheimnisvollen, weil Außergewöhnlichen, 
umgeben. Deshalb auch wagen die Kinder häufig 
nicht, die Väter danach zu fragen. Welche Folgen 
aber hat das, die Verarbeitung der Erfahrung Krieg 
betreffend? Zumeist waren die Väter in den frühen 
Lebensjahren der Kinderfiguren - den ersten Jahren 
der literarischen Erinnerung - gar nicht anwesend, 
sie gehörten nicht zu ihrer Lebenswelt. Die Väter 
waren als Soldat oder Offizier an den Fronten, die 
kleinen Kinder kannten sie zum Teil noch nicht 
einmal. Ihre Umgebung wurde ausschließlich von 
den Müttern erhalten und geprägt. Kamen die Väter 
dann einige Jahre nach Kriegsende aus der 
Gefangenschaft nach Hause, bedeutete das einen 
Einschnitt, der nicht selten von einer bedrückenden 
Fremdheit zwischen Vater und Tochter 
gekennzeichnet war. Diese mußte erst überwunden 
werden. Dabei spielte eine entscheidende Rolle, wie 
die Väter bereit waren, mit ihren Kindern über das 
zu sprechen, was sie "draußen" erlebt hatten, oder 
inwieweit sie sich verschlossen. 

Solche einschneidenden Erlebnisse der 
Romanfigur schildert zum Beispiel Rita Kuczynski. 
In ihrem Buch Wenn ich kein Vogel war wird diese 
erste Begegnung bei der Heimkehr des Vaters zur 
Ursache eines gestörten Verhältnisses in allen 
folgenden Jahren. Dieser Mann kommt als ein 
Trinker, als ein physisch und psychisch kaputter 
Mensch aus dem Kriegsgefangenenlager in Sibirien 
ins Nachkriegsberlin, in eine bis dahin von Mutter 
und Großmutter dominierte Familie zurück. Für das 
kleine Mädchen Susanne drückt sich die Fremdheit 
in dem Unglauben aus, dies könne ihr Vater sein, 
der da plötzlich in ihr Leben tritt: "Ich hatte ihn 
nicht vermißt" (Kuczynski 1990, 9). Die Vertrautheit 
und innere Bindung an die Mutter, die in den 
Bombennächten ihr Leben geschützt hat, ist so groß, 
daß auch die doch jedem Kind natürliche Sehnsucht, 
einen Vater zu haben, diese nicht zu verdrängen 
vermag. So weigert sie sich, den "Mann, der diese 
Nacht bei uns geschlafen hat" (ebd. 10), als 
Vaterfigur anzunehmen, ihm gar mit Zärtlichkeit 
entgegenzukommen, wie der Vater es erwartet. Seine 
Reaktion darauf, dem kleinen Kind wütend ins 
Gesicht zu schlagen, untergräbt jedes Zutrauen und 
Gefühl des Hingezogenseins. 

Später, in den 50er Jahren, erfährt das Mädchen 
auf erschütternde Weise vom Vater etwas über den 
Krieg. In betrunkenem Zustand überfallen ihn seine 



10 GDR Bulletin 

Erinnerungen an die Kämpfe der Ostfront und lassen 
sich offenbar nicht wie im Zustand der Nüchternheit 
kontrollieren und verdrängen. Er ist durch seine 
nichtaufgearbeitete Vergangenheit, den 
unterdrückten Schuldkomplex, zu einem seelischen 
Krüppel geworden. Für die beiden Töchter werden 
die "Stalingradspiele" zu einer entwürdigenden 
Tortur. Der Vater zwingt sie in einem makaberen 
Spiel, mit ihm die Schlacht um Stalingrad zu 
inszenieren. Gespenstisch anmutend, schildert die 
Autorin mit den Augen des halbwüchsigen 
Mädchens das Erlebnisspektrum der Kinder, wie sie 
im Stechschritt exerzieren müssen, das 
Wohnzimmer als Schlachtfeld verwüstend, mit 
eingebildeten Gasmasken robben und schießen 
müssen, während der Vater kommandiert, Befehle 
brüllt und die Geräusche einschlagender Granaten 
imitiert. Die Autorin zeichnet mit diesen ebenso 
verblüffend naturalistischen wie unglaublichen 
Szenen, unterstützt durch die gewählte personale 
Erzählweise, die seelischen Nöte des Mädchens 
nach, die Verwirrung und Ängste vor dem nächsten 
Ausbruch des unter Alkohol stehenden Vaters, der -
zumal er seine Frau und Töchter auch schlägt - zu 
einer auschließlich mit Angst und kindlicher 
Abwehr besetzten Figur wird. Durch das 
gewalttätige und zerstörerische Verhältnis, das sich 
seitens des Vaters zunehmend auch zwischen den 
Ehepartnern aufbaut, wird nun mehr und mehr die 
weibliche Solidarität zwischen Mutter und Tochter 
untergraben. Mit brutalen Restriktionen erreicht es 
der Mann, daß das Mädchen am Ende zu keinem der 
beiden Elternteile mehr Vertrauen haben kann. 
Warum der Vater durch das Erlebnis des Krieges 
derartig zerstört wurde, kann das Mädchen noch 
nicht nachvollziehen. In diesem Textbeispiel wird 
das Kind hineingestoßen in eine Welt des Krieges, 
die ihm fremd und erschreckend sein muß. Auf 
grausame Weise wird es mit den Zeichen der Gewalt 
konfrontiert - unvermittelt und unreflektiert, 
vollkommen unkindgemäß. Dies ist das eine Extrem 
eines breiten Spektrums verschiedener Arten, wie 
Kinder von ihren Vätern etwas über den Krieg 
erfahren, der - wie die Kinder jeweils wissen oder 
ahnen - einen gravierenden Einschnitt in ihrem 
Leben darstellt. Entweder also - so zeigt sich in den 
literarischen Texten - werden die Kinder mit krassen 
und ihnen unverständlichen Wirklichkeitsfetzen 
regelrecht überfallen. Oder aber ihnen wird aus 
Scham jede Information vorenthalten über das, was 
die Väter im Krieg erlebt und getan haben. Die 
Eltern wollen ihr Kind abschirmen vor zu viel 
Wissen über Böses, über Leid und Tod. Ein Motiv 
des Nicht-Sprechens kann durchaus die Absicht sein, 

dem Kind den erwarteten Schrecken zu ersparen, der 
mit der nackten Wahrheit unumgänglich verbunden 
ist. Häufig glauben die Erwachsenen schlicht, das 
könne ihr Kind ohnehin noch nicht verstehen - ohne 
zu begreifen, daß sie ihm gerade dadurch den Weg 
versperren, später mit eigenen Problemen umgehen 
zu können. 

Doch je älter die Kinder werden, desto mehr sind 
sie zu eigenen Urteilen befähigt. So führt auch Rita 
Kuczynski ihre Figur im Verlaufe des Buches zu der 
Einsicht: "Weil für den Vater der Krieg nicht 
aufgehört hat, sucht er den Feind" (ebd. 231). Er 
wird als ein Mensch erkannt, der nicht fähig ist, den 
Ausgang des Krieges und den tatsächlichen Umfang 
der Schuld Deutschlands und damit auch seiner 
eigenen zu verarbeiten. Dazu würde in erster Linie 
gehören, seine eigene Biographie anzunehmen und 
als gerecht zu akzeptieren, daß seine 
Kriegsgefangenschaft und die Arbeit in den 
sibirischen Kohlegruben als eine Sühne und Buße zu 
verstehen waren. Gerade damit kann die Vaterfigur 
nicht leben, kann Schuld nicht individuell auf sich 
nehmen. Alexander und Margarete Mitscherlich 
haben dargelegt, daß es eine verbreitete 
Reaktionsweise der Deutschen nach 1945 war, wohl 
eine kollektive Schuld Deutschlands - mit der 
Hauptbelastung der Führerfigur Hitlers - zu 
akzeptieren, womit allerdings der einzelne Beteiligte 
sich im Grunde lossprechen konnte von der 
Verantwortung, indem man sich einseitig auf die 
verschiedenen Formen von Befehlsnotstand, von 
Zwang und Gewalt berief (Mitscherlich 1967, 23, 
30). Meiner Ansicht nach ist die Unfähigkeit, seine 
Biographie wirklich als sein gelebtes Leben 
anzunehmen und nicht auf den Umstand des 
Mißbrauchtwordenseins zu reduzieren, eines der 
schwerwiegendsten Traumata der deutschen 
Elterngeneration nach dem Nationalsozialismus. 
Diese Unfähigkeit und Nichtbereitschaft muß sich 
notwendig als Sozialisationsmuster auf die 
Erziehung der Kinder im Nachkrieg ausgewirkt 
haben. Es wird interessant sein, später zu 
untersuchen, inwieweit auch nach dem nächsten 
großen Umbruch in der deutschen Geschichte, dem 
Ende der DDR-Gesellschaft 1989/90, vergleichbare 
Verdrängungsmuster auf die psychologischen 
Strukturen der Eltern-Kinder-Beziehungen wirkten. 

Ähnlich wie auf die Mädchenfigur bei Rita 
Kuczynski wirkt in dem Roman Wir sind arm wir 
sind reich (1977) der westdeutschen Autorin 
Angelika Mechtel die Rückkehr des Vaters aus der 
Kriegsgefangenschaft. Auch hier findet das 
Gespräch zwischen den Generationen nicht statt. 
Dies scheint mir eines der gravierendsten 



MONIKA MELCHERT: Erzählte Kindheiten in autobiographischen Romanen 11 

Versäumnisse zu sein, was sowohl im ost- wie im 
westdeutschen Kontext an der Sozialisation der 
literarisch erinnerten Kinderfiguren ablesbar ist. 
Auch auf die Frage von Mechtels Mädchenfigur in 
den 50er Jahren weichen die Eltern jedesmal aus, 
wenn es um den Krieg geht und was sie selber 
damals getan haben. Vor allem aber über die 
Vergangenheit Deutschlands besteht im Bewußtsein 
des Mädchens ein Vakuum, was lediglich Sebastian 
auszufüllen versucht, ein Landstreicher, zu dem die 
Heranwachsende Vertrauen faßt. In ihrem Gespräch 
fällt der Name Bergen-Belsen, von dem sie noch 
niemals gehört hatte - Sebastian selbst hatte in 
diesem KZ Jahre seines Lebens zubringen müssen. 
"Hat dir noch keiner davon erzählt?" fragt er sie. 
Doch weiß er am besten, warum den 
Nachgeborenen, den Kindern der Beteiligten, dieses 
Wissen vorenthalten wird - die Erwachsenen selbst 
wollen sich damit schützen: "Woher solltest du es 
schon wissen? Sie reden nicht mehr davon. Sie 
waren alle dabei, aber keiner will teilgehabt haben" 
(Mechtel 1977, 49). 

Hierin findet sich wiederum das, wozu viele 
Angehörige der Elterngeneration in jenen Jahren 
Zuflucht suchten: Indem sie den Kindern nichts oder 
doch so wenig wie möglich darüber sagten, was sie 
selbst in der Zeit des Faschismus und im Weltkrieg 
erlebt und getan haben, glaubten sie, den Konflikt 
schon umgangen zu haben. Jene Mentalität des 
Ausweichens aber, worin sich die Unfähigkeit zu 
trauern ausdrückt, bringt nicht nur psychische 
Defizite für die Angehörigen dieser Generation 
selbst hervor. Ein Ausweichen und Umgehen der 
schmerzenden Stellen im Bewußtsein ist niemals 
dazu geeignet, Konflikte zu lösen. Es befähigt jedoch 
vor allem auch die Nachkommenden, die in ihren 
Wertbildungen zunächst immer auf die Eltern 
angewiesen sind, nicht zu einer Haltung der 
erkennenden und begreifenden Urteilsbildung. 

Um die Fähigkeit zu trauern zu entwickeln, 
ist eine besondere Art der Erinnerungsarbeit 
notwendig, die die Wiederbelebung unserer 
damaligen Verhaltensweisen, unserer Gefühle 
und Phantasien einschließt (Mitscherlich 
1984, 16), 

schreibt Margarete Mitscherlich in diesem 
Zusammenhang. Das jedoch hat in den Gesprächen 
mit den Kindern zumeist nicht stattgefunden. 
Bewußt wurden immer wieder 
Erinnerungstäuschungen subjektiv zugelassen. 

Die Frage, um die es in diesem Kontext jedesmal 
geht, ist die des gebrochenen Vertrauens. In dem 
Moment, da die Kinder spüren, daß die Eltern ihnen 
Wahrheiten verbergen oder vorenthalten, verlieren 

sie dieses ganz starke natürliche Zutrauen, das auf 
der kindlichen Annahme beruht, die Erwachsenen 
sagten ihnen stets, was richtig ist, und sie hätten 
immer recht. Dieser Vertrauensschwund muß nicht 
in jedem Falle zur inneren oder äußeren Loslösung 
von den Eltern führen, hat aber sehr oft 
Langzeitfolgen, die sich im erwachsenen Leben der 
Nachgeborenen auswirken. Diesen Prozeß der 
bitteren Erkenntnis, daß die Eltern ein unlauteres 
Spiel spielten und sie, die Kinder, nicht als Partner 
einweihten in ihre innere geistige Landschaft, 
schildert sehr präzise der Gedankengang der 
Protagonistin in Birgit Pauschs 1977 in der 
Bundesrepublik erschienenen Erzählung Die 
Verweigerungen der Johanna Glauflügel: 

Was für Wörter - Kristallnacht, Blitzkrieg, 
Volksgenosse. Immer war der hell 
aufbrechende Klang eurer Stimmen, der uns 
überzeugte, Leuchten in euren Augen, das 
uns niemals etwas anderes vermuten ließ, als 
daß ihr ein himmlisches Reich verloren 
hättet. Und als wir in fremden Büchern die 
Wahrheit erfuhren -nichts als Blut an den 
Händen eurer Sturmabteilungen -, da war 
unser kindliches Vertrauen zu euch entzwei, 
wir waren allein. (Pausch 1977, 71) 

Die Verweigerungen, von denen der Titel des 
Buches metaphorisch spricht, bedeuten sowohl die 
nachträgliche ideelle Trennung von der 
Elterngeneration wie auch die Zurücknahme der 
weiblichen Hingabe an den Mann, die einer 
Selbstaufgabe gleichgekommen wäre und Bestandteil 
der kindlichen Erziehung der Hauptfigur war. Dabei 
ist es durchaus nicht immer die tatsächliche 
schuldhafte Beteiligung der Väter bzw. der Eltern an 
den Verbrechen des Nationalsozialismus, was die 
Anklage der Töchter motiviert. Was jedoch Birgit 
Pauschs Motiv symptomatisch macht für viele 
analoge Fälle in den erinnerten Lebenserfahrungen 
der Nachkriegsgeneration, ist das Konstatieren der 
Vergeblichkeit, der versäumten Zeit: Es ist zu spät. 
Ein nachholendes Korrigieren des Versäumten ist 
nicht mehr möglich. 

Als ein Charakteristikum dieser Literatur sehe 
ich die gesteigerte Sensibilität, mit der 
Schriftstellerinnen ihre Erinnerung an Kindheit und 
Jugend auf die Ursachen hin durcharbeiten, die in 
ihrer frühen Sozialisation Defizite und 
Fehlorientierungen angelegt haben. Ein prägnantes 
Beispiel dafür gibt Irmtraud Morgner in den 
Kindheitspassagen von Amanda. Ein Hexenroman 
(1983). Die Erfahrung der kindlichen Laura-Figur, 
ein Kind und weiblich zu sein, mithin doppelt 
rechtlos in ihrem Ausgeliefertsein an die 



12 GDR Bulletin 

Erwachsenen innerhalb des sozialen Verbandes 
Familie. 

Sie dachte zum Beispiel, warum darf der 
Vater mich und die Mutter schlagen und die 
Mutter darf nur mich schlagen und ich darf 
niemanden schlagen. (Morgner 1983, 59) 
Irmtraud Morgners Roman hat den großen 

Vorzug, den Weg ihrer Figur zur erwachsenen 
Laura, die vehement für die Gleichstellung der 
Frauen eintritt, tatsächlich als einen 
Erkenntnisprozeß zu zeigen, deutlich zu machen 
also, wie das Kind spezifisch als Mädchen 
sozialisiert wurde. In den Tagen des Kriegsendes 
beschließt Laura, Tochter eines Eisenbahnbeamten, 
Lokführerin zu werden, und legt sich frohgemut die 
Eisenbahneruniform des Vaters an. Der war kurz 
zuvor noch zu den "feldgrauen Eisenbahnern" 
eingezogen worden. Es ist der Augenblick der 
Freiheit, genau der Einschnitt im Mai 1945, wo das 
Alte nicht mehr gilt und neue Werte sich noch nicht 
etablieren konnten. Ihn will das Mädchen nutzen, 
die Chance ergreifend mit dem natürlichen 
Empfinden selbstbewußter Entscheidungsfähigkeit. 
Die aber sollte ihr sehr schnell wieder ausgetrieben 
werden. Mit dem Anlegen der Eisenbahneruniform 
bricht sie ein Privileg, ja ein Sakrileg, das bis dahin 
(solange der Vater da war und die Normalität des 
Kriegsalltags herrschte) außerhalb ihrer Reichweite 
gelegen hatte. Nun aber artikuliert sie die Absicht, 
dasselbe wie ein Mann für sich in Anspruch nehmen 
zu wollen, da ihre Mutter ihr ohnehin "nichts als 
Gehorsam" vorleben konnte. Der aus dem Krieg 
heimkehrende Vater allerdings erklärt das Mädchen 
fur schwachsinnig. Eine Frau in Uniform - das paßt 
nicht in sein Weltbild. Er steckt sie autoritär ins 
Bett, als Zeichen der männlichen Macht, ja der 
väterlichen Gewalt. Lauras Ansprüche werden gar 
nicht ernst genommen: "Als ob du nicht Spielzeug 
genug hättest", so der Vater. Apodiktisch wird von 
ihm verkündet: "Lo-kfüh-re-ris-tein-Mä-nnerbe-ruf' 
(ebd. 103) und damit das weibliche Geschlecht in 
seine scheinbar naturgegebenen Grenzen 
zurückverwiesen. In jeder Hinsicht aber wird eine 
Einschränkung der väterlichen Autorität, gar eine 
Diskussion über das Tun und Lassen des Vaters im 
Krieg unterbunden. 

Von besonderem Interesse ist der Fall der 
Schriftstellerin Helga M. Novak (Jahrgang 1935), 
die ihre Nachkriegskindheit und Jugend in 
Ostdeutschland/der DDR verlebt, ihre Bücher später 
jedoch bereits in der Bundesrepublik schreibt. In 
ihrem autobiographischen Roman Die Eisheiligen 
(1979) ist die ich-erzählende Mädchenfigur von 
klein auf in problematische Beziehungen mit den 

Adoptiveltern verstrickt. Der Pflegevater Karl ist 
bereits zu alt, um noch Soldat werden zu müssen. 
Als Achtjährige hört das Kind den Vater sagen: 
"Selbst wenn wir den Krieg gewinnen, kriegen sie 
mich nicht in die Partei. Mich nicht" (Novak 1979, 
81). Auch die Adoptivmutter, von dem Mädchen 
"Kaltesophie" genannt - was auf das frostige 
Verhältnis zwischen Mutter und Tochter hinzielt -, 
tritt der NS-Frauenschaft nicht bei, und zwar unter 
dem Vorwand, die Kleine sei ein "schwieriges 
Kind", das all ihre Zeit okkupiere. Über die straffe 
Organisation in den Schulen aber fühlt sich das 
Mädchen in dieser Zeit ganz in die faschistische 
Ideologie integriert. Weder schulische noch familiäre 
Erziehung geben ihr eine andere 
Orientierungsmöglichkeit. Im letzten Kriegswinter, 
von der Evakuierung an die Oder nach Erkner bei 
Berlin zurückgeflüchtet, hält die etwa Zehnjährige 
eine euphorische "Rede an den Führer, daß wir den 
Russen Beine machen werden" (ebd. 172). Doch 
nach der Niederlage Hitlerdeutschlands kommt es 
zum Umbruch alles bisher Geltenden. Etwas, was für 
mehrere Generationen junger Deutscher nach der 
Niederlage charakteristisch wurde, betrifft auch 
diese Mädchenfigur: Um offen sein zu können für 
das Neue, was gesellschaftlich unmittelbar auf die 
Niederlage des NS-Reiches folgte, wurde 
Vergangenes übergangslos verdrängt - eine innere 
Abwehrtaktik des Bewußtseins, der Versuch, die 
Erinnerung an die Jahre nationalsozialistischer 
Herrschaft und die eigene Einbindung in diese Zeit 
zu verdrängen, was natürlich niemals vollständig 
gelingen kann. 

Das Kind - in besonderem Maße nach Werten 
suchend - ist bereit, an die Stelle der plötzlich nicht 
mehr geltenden Normen nahezu abrupt und mit 
großem inneren Engagement eine neue Wertordnung 
zu setzen, besser noch: sich vorsetzen zu lassen. 
Dort, wo ein längerer Übergangsprozeß der inneren 
Auseinandersetzung, des Fragens und der Scham 
über das eigene Mitmachen, eine Phase der Reue 
hätte einsetzen müssen, um das eben zu Ende 
Gegangene verarbeiten zu können, greift viel zu 
schnell eine entgegengesetzte Ideologie Platz. So 
wurde gerade verschüttet, was an Schuld- und 
Schampotential natürlicherweise in den 
Heranwachsenden dagewesen sein muß. Und in ihrer 
Entwicklung kommt es dazu, daß eine entscheidende 
Stufe praktisch ausgelassen wird. In der 
Beobachtung des Lebenszyklus von Kindern zu 
Erwachsenen zeigt sich, "daß nämlich der Übergang 
in eine je neue Lebensphase nur in dem Maße zu 
gelingen scheint, indem die je vorhergehende auch 
wirklich erreicht wurde" (Lenzen 1985, 324). 



MONIKA MELCHERT: Erzählte Kindheiten in autobiographischen Romanen 13 

Andernfalls können später empfindliche 
Störungen auftreten. Gerade dies zeigt sich an vielen 
Entwicklungsverläufen junger Deutscher der Kriegs­
und Nachkriegsgeneration, für die die hier 
untersuchten literarischen Figurenmuster 
exemplarisch gelten können. Von den Erwachsenen 
wurden die Kinder und Jugendlichen nicht zum 
Nachfragen angehalten, wurde ihnen dieses so 
notwendige Innehalten nicht vorgelebt. 

Als im Herbst 1945 für das Mädchen im Roman 
Die Eisheiligen die Schule wieder beginnt, ist 
zunächst ein Wertevakuum da. Mit den Worten: 
"Daß du mir nicht aus Versehen Heil Hitler sagst zu 
den Lehrern" (Novak 1979, 161) wird sie in die 
Schule geschickt und empfindet nichts als Angst, 
eine bodenlose Unsicherheit. Doch gerade in dieser 
Situation sind Kinder und Halbwüchsige besonders 
stark beeinflußbar und dem Neuen gegenüber 
aufgeschlossen. Der jetzige Schuldirektor, ein 
ehemaliger KZ-Häftling, sowie die zum Teil bereits 
ausgewechselten Lehrer vermitteln den Schülern 
eine ihnen bisher unbekannte Welt. Die 
Identifikation mit den neuen Werten erscheint 
möglich. Das Mädchen sieht in den ersten 
Andeutungen einer neuen sozialen und politischen 
Ordnung im Osten Deutschlands, die ihnen in 
Umrissen erläutert wird, eine Chance, sich 
einbringen zu können, erstmals als sie selbst 
gebraucht und geachtet zu werden - was bisher 
gänzlich außerhalb ihrer familiären und sozialen 
Stellung lag. Da jedoch bricht der Konflikt zwischen 
Kind und Eltern erst richtig auf, nun hat er neben 
dem privaten einen handfesten außerfamiliären 
Grund: das Gegeneinander zwischen politischem 
Engagement der Tochter und dem Duckmäusertum 
der Erwachsenen. Das Mädchen ist begeistert für 
alles, was die Eltern ablehnen, was sie ihm geradezu 
verbieten, wie FDJ-Beitritt, Bücher 
kommunistischen Inhalts. Das führt am Ende, bei 
dem fünfzehnjährigen jungen Mädchen, zum 
völligen Bruch, zur krassen Abkehr vom Elternhaus. 
Die Eltern sind dagegen, daß sie auf die Oberschule 
geht, denn dort - so begründen sie ihre Ablehnung -
lerne sie alles aus kommunistischer Sicht. Jetzt zeigt 
sich die sehr indifferente politische Haltung des 
Adoptivvaters Karl, der Hitler und Thälmann 
grundsätzlich gleich setzt. Je mehr das Mädchen 
heimlich und in eigener Verantwortung tut, desto 
mehr entfremden sich beide Generationen 
voneinander. Ein gleichberechtigtes Gespräch über 
Fragen, die dem Kind erklärt werden müßten, hat es 
in dieser Familie ohnehin nie gegeben. So wirft die 
Heranwachsende, auf der Suche nach einer neuen 
Zugehörigkeit, an die sie sich ganz hingeben kann -

den Eltern ihre Anpassung während des Faschismus 
vor. Damit ist etwas verspielt, was die Eltern hätten 
nutzen können, um die Tochter auf die 
Widersprüche des Lebens vorzubereiten - die 
Kommunikation bricht nun völlig ab. Das Beispiel 
eines häuslichen Dialogs über Entlassungen von 
Richtern, Lehrern usw., die schon während des 
Nationalsozialismus im Amt waren, zeigt Eltern und 
Tochter auf getrennten Ufern stehend: 

"Du würdest uns wohl am liebsten alle 
entlassen, Eltern, Großeltern, einfach alle?" -
"Ja alle, denn ihr habt alle Schuld." (ebd. 
316) 

Die Tiefe der Kluft zwischen beiden Seiten, die 
zugleich den krassen Bruch in der Entwicklung des 
Kindes anzeigt, ist in ihrer vollen Schärfe nur dann 
zu verstehen, wenn man in Rechnung stellt, daß das 
Mädchen von klein auf Demütigungen ausgesetzt 
war, die zu seinem völligen Ausgeliefertsein an die 
elterliche Macht beitrugen. Jahrelang wurde ihm 
seine Nichtswürdigkeit suggeriert und die "Gnade" 
der Adoptivmutter Kaltesophie, es überhaupt bei sich 
aufgenommen zu haben. Als Mädchen war sie 
zusätzlich nichts wert. Die Domestizierung dieses 
eigenwilligen Mädchens, als Findling abgewertet, 
wird mit der Forderung des kindlichen Versprechens 
betrieben, willig, fügsam, dankbar und gehorsam zu 
sein. 

Erst von diesen Voraussetzungen her wird die 
starke Mobilisierung innerer Kräfte auf einem Weg 
erkennbar, den die Hauptfigur zurücklegt aus der 
zunächst eher ohnmächtigen Opposition gegen die 
Eltern zu einer derart prononciert vorgetragenen 
Entscheidung für die neue Sache des "sozialistischen 
Aufbaus" im Osten von Nachkriegsdeutschland. Im 
zweiten Teil des Romanwerks, Vogel federlos, den 
Helga M. Novak einige Jahre später vorlegte, wird 
dann allerdings die Entwicklung der jungen 
Oberschülerin aus ihren tief widersprüchlichen 
Erfahrungen mit der sozialistischen Staatsmacht, der 
Gewalt der neuen Obrigkeit und der 
Unnachsichtigkeit der SED heraus in die Krise 
geführt. Indem die Literatur auf diese Weise 
nationale und persönliche Vergangenheit 
durcharbeitet, leistet sie - besonders wichtig für die 
heutige Phase der deutschen Wiedervereinigung -
einen Beitrag dazu, in der ideellen Verständigung 
innerhalb einer Kultur Wege zu bahnen zum 
Umgang mit Geschichte, der dieser Vergangenheit 
nicht ausweicht, sondern sie als notwendige und 
unaustauschbare Vorbedingung der Gegenwart 
beider Teile des deutschen Volkes versteht. 

Was nun innerhalb dieses literarischen Kontextes 
die Bücher von Frauen anbelangt, so ist das 



14 GDR Bulletin 

Bewußtmachen ganz spezifischer, individueller 
authentischer Erfahrungsmuster in den erzählten 
Mädchenkindheiten vor allem als ein Beitrag 
aufzufassen zur Überwindung von weiblicher 
Sprach- und Geschichtslosigkeit. Nach 
Unterschieden und Besonderheiten von männlicher 
und weiblicher Sozialisation in der Kindheit wird in 
den Büchern seit den 70er Jahren auf jeden Fall 
deutlich gefragt. Das markiert eine wesentlich neue, 
gegenüber historischen Texten über Kindheiten 
veränderte Leistung der Erinnerungsbücher an 
Kindheitsentwicklungen. Hier sehe ich tatsächlich 
einen auch inhaltlich relevanten Unterschied der 
Romane von Schriftstellerinnen gegenüber denen 
von männlichen Autoren. Daß dieses spezifisch 
weibliche Bewußtsein in der Bundesrepublik zeitlich 
früher einsetzt als in der Literatur der DDR -
zumindest in größerem Umfang -, hängt zusammen 
mit der Entwicklung der neuen Frauenbewegung, die 
im Westen Deutschlands bereits in den frühen 70er 
Jahren angekommen war. Eine wichtige Ausnahme 
unter den DDR-Autorinnen machen allerdings in 
dieser Hinsicht die Bücher von Irmtraud Morgner 
und Brigitte Reimann. Selbstverständlich gibt es in 
der jüngeren deutschen Literatur genügend Beispiele 
auch dafür, wie männliche Autoren hochsensibel 
und literarisch gültig die Aufarbeitung der eigenen 
kindlichen Vergangenheit darbieten, so in den 
Büchern von Peter Weiss, Franz Fühmann, 
Wolfgang Trampe, Peter Härtling, Klaus Schlesinger 
oder natürlich von Günter Grass oder Stephan 
Hermlin. Aber die vorgefundenen Texte zeigen, daß 
Frauen diese persönlichsten, oft tief vergrabenen 
Erinnerungen vorbehaltloser durcharbeiten und 
mitteilen, sich ihnen ohne Rücksichten auf eigene 
Verletzbarkeiten und Empfindlichkeiten stellen. Das 
hat zu tun mit dem mehr oder minder starken 
Bewußtsein der Autorinnen, daß die Bilder, die sich 
Männer bzw. die männlich normierte Gesellschaft 
von Frauen machen - Bilder, wie sie in den 
Erziehungsregeln Manifest werden -, in vielem nicht 
dem tatsächlichen Erleben, den Erfahrungsbereichen 
und der Erfahrungspraxis von Frauen entsprechen. 
Die ganz besonderen Prägungen, die nur ihnen 
auferlegt wurden, weil sie Mädchen waren, stellen 
die Autorinnen in ihren Erzählungen heraus. 

Es hat sich aus meinen Textuntersuchungen und 
auch in den Gesprächen mit Schriftstellerinnen 
ergeben, daß Frauen mindestens zwei Motiven 
folgen, wenn sie ihre Kindheit literarisch 
nachzeichnen: Einmal ist es überhaupt die Intention, 
spezifische, individuell erfahrene Herkunft und 
generationstypische Prägungsmuster aufzuhellen, 
vor dem Vergessenwerden zu bewahren, d.h. auch 

als eine Erfahrung an die folgenden Generationen 
(der Töchter) weiterzugeben. Dadurch kann eine 
zusätzliche überindividuelle Dimension dieser 
Literatur erreicht werden. Zum anderen sehen 
offenbar viele Autorinnen in dieser Literatur auch 
fur sich als Frau die Chance, ihre besonderen 
weiblichen Erfahrungen zu artikulieren, das, was 
ihnen in der Sozialisation als Mädchen widerfahren 
ist, als eine andere, sehr eigene Erfahrung deutlich 
zu machen - und gehört zu werden. Auf dem 
unmittelbaren Erleben, welche Rolle Frauen 
zugewiesen wurde und wird, ihnen selbst, den 
Müttern oder den Frauen ihrer Umgebung, gründet 
sich der Anspruch, den "langersehnten Subjektstatus 
endlich zu erlangen" (Weigel 1989, 144). Damit 
aber wird das Heraustreten der Frauen aus der 
Geschichtslosigkeit befördert, indem die Autorin die 
ihr gegebenen Möglichkeiten des Wortes nutzt, 
Biographie im Sinne von individueller, 
exemplarischer Lebens- und Erfahrungsgeschichte 
literarisch zu gestalten und festzuhalten. Denn in 
allen jenen literarischen Beispielen, die hier 
betrachtet wurden, wird das weibliche Ich als ein 
jeweils besonderes Subjekt verstanden und das 
spezifische Spektrum weiblicher 
Sozialisationsmuster beschrieben. Frauen haben 
dabei einen ausgeprägten Blick für früh einsetzende 
soziale Differenzierungen; soziale Prozesse der 
Kindheit und Jugend im Nachkrieg werden, wie sich 
an den Texten zeigt, sehr deutlich wahrgenommen. 
Mit einem wachen Bewußtsein für Linien, die in der 
Kindheit und Jugend angelegt wurden, schreiben 
Autorinnen in ihre Figurenentwicklungen das ein, 
was die erwachsenen Frauen später in die eine oder 
andere Richtung gehen läßt. 

Eine Besonderheit des weiblichen Umgehens mit 
der Vergangenheit ist das Deuten der erinnerten 
Prägungen: Frauen neigen unbedingt dazu, diese 
nicht nur zu erzählen, sondern sie zu deuten, ihnen 
stets eine Auslegung mitzugeben. In den Texten 
schlägt sich das u.a. darin nieder, daß die sich 
erinnernden Hauptfiguren über die Veränderungen 
bewußt nachdenken, die sich in ihrer Psyche ergeben 
haben. Offenbar ist dies ein weiblicher Zug, der auch 
herrührt aus spezifisch den Frauen zugeschriebenen 
"weiblichen", d.h. integrativen oder 
konsensfördernden Denk- und Verhaltensweisen, die 
sie unterscheiden von den strikt auf Effizienz und 
ein Ziel ausgerichteten überwiegend "männlichen" 
Verhaltensstrukturen. Ich denke, daß dies 
beispielsweise zusammenhängen könnte mit der 
weiblichen, ja auch mütterlichen Komponente im 
Umgang mit Kindern, der Fähigkeit und Bereitschaft 
also zu erklären, die Welt in ihren Erscheinungen zu 



MONIKA MELCHERT: Erzählte Kindheiten in autobiographischen Romanen 15 

deuten. Dieser Zug sollte keineswegs verabsolutiert 
werden als charakteristisch für "die" Frauen. Doch 
vergleicht man etwa die Texte von Katja Behrens, 
Beate Morgenstern oder Rita Kuczynski mit den 
Kindheitsgeschichten in der Prosa von Uwe Johnson 
oder Christoph Hein, so ist auffällig, daß der 
männliche Autor die Koordinaten solcher prägender 
Einflüsse exakt und präzise mitteilt, die auf die 
Kinderfiguren einwirken, die Deutung jedoch dem 
Leser überläßt. Dadurch kommt in die 
Erinnerungsliteratur weiblicher Erzähler häufig ein 
interpretatorischer, vermittelnder Zug. Ästhetisch 
drückt sich das teilweise in der Wahl der personalen, 
medialen Erzählperspektive aus - wodurch das 
Geschehen sichtbar gedeutet wird-, im Einzelfalle, 
wie bei Helga Schütz, auch in einer konsequent 
kindlichen Figurensicht auf die Welt. Zum anderen 
zeigt es sich in einer einfühlenden, tief in die Psyche 
der Figuren hineinsteigenden Darstellungsweise 
überhaupt. So kann ein Zugang zu dieser 
komplizierten und widersprüchlichen 

geschichtlichen Phase im Nachkriegsdeutschland, in 
welcher die erinnerten Kindheiten lagen, erleichtert 
werden. Dies nun gerade ist die wesentliche 
Leistung, die von der Literatur seit den 70er und 
80er Jahren erbracht wurde: zu fragen, wie weit wir 
unserer eigenen Geschichte ins Auge sehen, weil 
konsequent den Spuren nachgegangen wird, die zu 
den Resultaten der Verhaltensmuster in der 
Gegenwart der beiden Teile der deutschen 
Gesellschaft gefuhrt haben. 

Literatur: 
Behrens, Katja. Die dreizehnte Fee. Berlin 1985. 
Königsdorf, Helga. "Menschenwürde oder Der Schlaf der 

Vernunft." Wochenpost (Berlin) 46 (1989). 
Kuczynski, Rita. Wenn ich kein Vogel war. Berlin 1990. 
Lenzen, Dieter. Die Mythologie der Kindheit. Reinbek 

1985. 
Mechtel, Angelika. Wir sind arm wir sind reich. Stuttgart 

1977. 
Mitscherlich, Alexander und Margarete. Die Unfähigkeit 

zu trauern: Grundlagen kollektiven Verhaltens. 
München 1967. 

Mitscherlich-Nielsen, Margarete. "Die Notwendigkeit zu 
trauern." In: Psychoanalyse und Nationalsozialismus. 
Ed. Hans-Martin Lohmann. Frankfurt am Main 
1984. 

Morgenstern, Beate. Nest im Kopf. Berlin und Weimar 
1989. 

Morgner, Irmtraud. Amanda: Ein Hexenroman. Berlin und 
Weimar 1983. 

Novak, Helga M. Die Eisheiligen. Darmstadt und 
Neuwied 1979. 

—. Vogel federlos. Darmstadt und Neuwied 1982. 
Pausch, Birgit. Die Verweigerungen der Johanna 

Glauflügel. Berlin 1977. 
Reimann, Brigitte. Franziska Linkerhand. Berlin 1974. 
Schütz, Helga. Vorgeschichten oder Schöne Gegend 

Probstein. Berlin und Weimar 1970. 
Weigel, Sigrid. Die Stimme der Medusa: Schreibwesien in 

der Gegenwartsliteratur von Frauen. Reinbek 1989. 
Wolf, Christa. Kindheitsmuster. Berlin 1976. 
—. Die Dimension des Autors: Aufsätze, Gespräche, 

Reden. Vol. 1. Berlin und Weimar 1986. 

1 In einem Werkstattgespräch sagte mir die Ostberliner 
Schriftstellerin Beate Morgenstern, daß sie in ihrem 
Roman Nest im Kopf gerade ihre spezifische Herkunft aus 
einer evangelischen Pfarrersfamilie als Erinnerung 
weitervermitteln und nicht unterdrücken wollte. Meiner 
Erfahrung nach ist uns als Volk unsere Erinnerung, unsere 
Besinnung auf die eigene Geschichte nie wirklich 
abgefordert worden, heute ebensowenig wie damals. 


